JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

Les bénédictions royales de Jésus pour les nations :

Une interprétation missiologique de Matthieu 1:1
Dieudonné Tamfu

Dieudonné Tamfu est titulaire d 'un PhD en études bibliques du Southern Baptist
Theological Seminary, Louisville, KY.

RESUME

Cet article soutient que Matthieu 1:1 et Matthieu 28:18-20 donnent le grand cadre de
I’évangile de Matthieu. Les deux textes présentent Jésus comme la vraie postérité
d’Abraham et le vrai fils de David. En tant que Fils de David, Jésus a toute 1’autorité
royale dans les cieux et sur la terre, et, en tant la descendance d’Abraham, Jésus est
celui par lequel Dieu accomplit la promesse qu’il avait faite a Abraham et qui dit qu’au
travers la descendance d’Abraham toutes les familles de la terre seront bénies. Jésus
revétu de toute ’autorité royale, bénit tous les peuples avec le salut, alors que I’Eglise
fait des disciples de toutes les nations.

ans son introduction (Mt 1:1)', Matthieu présente la double ascendance de

Christ Jésus comme Fils de David et Fils d’Abraham. Les deux liens

ancestraux de Jésus deviennent des thémes centraux que Matthieu développe
tout au long du livre. Matthieu 28:18-20 forme le point culminant de ces thémes ainsi
que de leur application missiologique. Mon but est de démontrer que ’épilogue de
Matthieu (28:18-20) est le zénith et le nadir de la double ascendance de Christ, alors
que les nations sont bénies par 1’évangile au travers de la postérité divine de David et
Abraham’.

Pour prouver ceci, je dois montrer que Matthieu 1:1 correspond avec Matthieu
28:18-20, que Matthieu conclut (28:18-20) ou il a commencé (1:1), montrant que
Christ est le Fils spécial d’Abraham et le divin Fils de David par lequel les nations
sont bénies’. Pour établir ce lien, nous allons d’abord voir comment Matthieu

' Nous allons nous intéresser principalement a Matthieu 1:1. Cet article ne cherche pas a
discuter de I’étendu du prologue ou de 1’épilogue de Matthieu. Pour une bonne discussion et évaluation
des autres points de vue sur I’étendu de 1’évangile de Matthieu, voir Edgar Krentz, “The Extent of
Matthew’s Prologue: Toward the Structure of the First Gospel,” JBL 83, no. 4 (1964): 409—414.

“Mounce remarque que le début de Matthieu sert a établir deux choses significatives sur
I’histoire de famille de Jésus quand lui, Matthieu, affirme que Jésus est le Fils de David et le Fils
d’Abraham. Toutefois, Mounce manque de montrer comment ce premier verset se développe et
comment il est lié au verset 28:18-20 (Robert H. Mounce, Matthew, vol. 1, Understand the Bible
Commentary Series [Grand Rapids, MI: Baker Books, 1991], 7). Blomberg montre également que
Jésus en tant que fils de David est Roi et en tant que fils d’Abraham il bénit les nations, mais il ne fait
pas un lien entre le début de Matthieu et sa conclusion (Craig L. Blomberg, G. K. Beale, and D. A.
Carson, “Matthew,” dans Commentary on the New Testament Use of the Old Testament [Grand Rapids,
MI: Baker Academic, 2007], 3, 100).

*Volschenk soutient I’idée d’une structure de chiasme dans 1’évangile de Matthieu. Aprés
avoir montré la prééminence du chiasme dans 1’évangile de Matthieu en partant d’une perspective

83



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

développe le theme de 1’identité ancestrale de Jésus, commengant par la généalogie de
Christ :

Premiere observation : Remarquons que la généalogie commence (1:1) et finit
(1:17) en accordant une attention spéciale a David et Abraham en tant les personnages
clés. La généalogie va d’Abraham a David, a I’exile, et a Christ (1:17) qui est a la
fois la postérité d’Abraham et le Fils de David (1:1)". Matthieu voudrait
principalement que nous comprenions que Christ est celui en lequel Dieu accomplit
les promesses qu’il a faite a Abraham et a David.

Dieu avait appelé Abraham d’Ur en Chaldée et lui avait promis de le bénir et faire
de lui une bénédiction (Ge 12:1-3). Toutes les familles de la terre seraient bénies au
travers d’Abraham (Ge 12:3). Aprés qu’Abraham se soit montré volontaire pour offrir
son fils Isaac en sacrifice a Dieu, Dieu renouvela son alliance avec Abraham en disant
« Toutes les nations de la terre seront bénies en ta postérité, parce que tu as ob€i a ma
voix » (Ge 22:18). Aprées la mort d’Abraham, Dieu répéta cette promesse a Isaac (Ge
26:4) et a Jacob (Ge 28:14), sous-entendant qu’il y avait une postérité future mais qui
n’¢était pas encore née.

Les enfants de Jacob vécurent en Egypte étant affligés pendant quatre cents ans
(Ge 15:13 ; Ac 7:6-7). Dieu les délivra par la main de Moise (Ex 3) pour les conduire
dans la Terre Promise a cause de son alliance avec Abraham (Ge 15:16 ; Ex 2:24).
Une fois dans la Terre Promise, Dieu suscita des juges qui dirigérent Israél (Ju 2:16-
23) jusqu’a ce qu’lsraél réclame un roi en la personne de Saiil (1 S 8). A cause des
péchés de Saiil et de son incapacité a obéir aux instructions de Dieu, Dieu le rejeta de
la royauté, enlevant la dynastie royale de sa famille (1 S 15:10-ff). Il choisit ainsi
David pour étre roi sur Israél (1 S 16:1 ; Ac 13:22). David voulu batir une maison ou
Dieu habiterait et Dieu fit alliance avec lui en promettant que « quand tes jours seront
accomplis et que tu seras couché avec tes peres, j'éleéverai ta postérité apres toi, celui
qui sera sorti de tes entrailles, et j'affermirai son régne. Ce sera lui qui batira une
maison & mon nom, et j'affermirai pour toujours le trone de son royaume » (2 S 7:12-
13). Apres la mort de David le royaume fut divisé (1 R 12) en deux, les royaumes
d’Israél et de Juda qui allérent tous deux en exil a cause du péché (2 R 17:7-18 ; 25:1-
30). Dieu continua de parler par la bouche des prophétes, leur promettant de restaurer
son peuple et un David pour régner sur eux (cf. Ez 34:23; 37:24 ; Es 16:5). Dieu
promit de susciter un nouveau roi sur le trone de David (Jé 23:5; J¢é 33:15). Pour
Esaie, ce roi est un divin enfant qui régnerait sur le tréne de David & jamais (Es 9:6-7).
A la conception de Christ, I’ange de Dieu reconnut en Jésus le fils de David dont le

théologique, il considére la signification de la famille, la terre, et la typologie dans Matthieu avant de
conclure que la structure chiasmatique de Matthieu et le mouvement typologique de son intrigue ont
des liens trés resserrés (G. J. Volschenk, “Die Plek En Funksie van Topologie as Teologiese
Belangeruimte in Die Struktuur van Die Matteus-Evangelie,” HTS 59, no. 3 [2003]: 1007-1030).

*Pour une discussion a propos de ces titres selon la perspective judaisme du second temple,
voir Daniel J. Harrington, “‘Jesus, the Son of David, the Son of Abraham . . .’: Christology and Second
Temple Judaism,” ITQ 57, no. 3 (1991): 185-195.

84



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

régne sera éternel (Lu 1:32-33). Matthieu appelle Christ le fils d’Abraham et le fils de
David’.

Deuxieme observation : Contre toute attente, par des femmes telles que Tamar (1,
3), une femme au caractere peu conseillable (Ge 38:12-19), Rahab, une prostituée (Mt
1:5; Jos 2:1; 6:17), Ruth, une paienne (Mt 1:5; Ru 1:4), Bath-Schéba, une femme
adultére (Mt 1:6 ; 2 S 11:3-4)°, et Marie, une vierge (1:16), Dieu envoya son Fils, la
postérité de David et d’ Abraham. Dieu nous montre sa glorieuse liberté de faire toutes
choses selon le conseil de sa volonté. La présence de paiens (Rahab, Ruth, Bath-
Schéba, Tamar) dans la généalogie de Jésus montre qu’il est le Sauveur de tous sans
exception, il sauve aussi bien les Juifs que les paiens.

Parce que les promesses de Dieu & Abraham ne pouvaient rester inaccomplies, la
déportation de Babylone ne put empécher ses plans de se réaliser (1:11-12). Ne le put
pas non plus le manquement du chef de I’alliance — I’adultere de David avec la femme
d’Urie duquel naquit Salomon (1:6)”. Rien ne saurait empécher Dieu d’accomplir ses
promesses a Abraham et a David.

Troisieme observation : Matthieu 1:1-17 est la seule généalogie dans le Nouveau
Testament si on exclut la généalogie de Luc. Il n’y a pas de généalogie dans le
Nouveau Testament a ’exception de ceux de Luc et Matthieu parce que toutes les
généalogies de 1’ Ancien Testament suivaient la lignée de la postérité promise, et qui a
trouvé son accomplissement ultime en Christ, la Postérit¢é d’Abraham et le fils de
David®.

*Pour une étude approfondie de la relation entre les alliances abrahamique et davidique et
toutes les alliances de 1’ Ancien Testament et du Nouveau Testament, voir Scott W. Hahn, Kinship by
Covenant: A Canonical Approach to the Fulfillment of God’s Saving Promises (New Haven: Yale
University Press, 2009); Peter John Gentry and Stephen J. Wellum, Kingdom through Covenant: A
Biblical-Theological Understanding of the Covenants (Wheaton, Ill: Crossway, 2012); Sandra L.
Richter, The Epic of Eden: A Christian Entry into the Old Testament (Downers Grove, I11: TVP
Academic, 2008). Bien que tous ces auteurs font leurs études sur les alliances sous des angles
légerement différents, tous montrent les liens existant entre toutes les six alliances clés de I’ Ancien
Testament (Adamique, Noétique, Abrahamique, Mosaique, Davidique, et la nouvelle alliance promise)
et comment elles trouvent leur accomplissement ultime dans la nouvelle alliance, en Christ.

SL’inclusion de ces femmes ne signifie pas que Dieu tolérait ou approuvait leurs situations
morales. Leur inclusion met plutdt en exergue la miséricorde de Dieu. Dieu sanctifie et utilise des vases
qui furent une fois sales et inutiles. Ceci est d’ailleurs vrai pour notre salut. Nous avons été, tous, une
fois comme elles, paiens, adultéres, et méme morts dans nos transgressions et péchés, mais Dieu, qui
est riche en miséricorde, nous a sauvés par sa grace afin que nous soyons a la louange de sa grace
glorieuse (Ep 2).

"Dieu montre qu’il n’approuve pas les péchés de David en tuant le fils que ce dernier eut de
cette relation d’adultére. « L'Eternel frappa I'enfant que la femme d'Urie avait enfanté a David, et il fut
dangereusement malade. David pria Dieu pour I'enfant, et jetina; et quand il rentra, il passa la nuit
couché par terre. 17Les anciens de sa maison insistérent aupres de lui pour le faire lever de terre; mais
il ne voulut point, et il ne mangea rien avec eux. Le septiéme jour, I'enfant mourut” (2 S 12:15-18).

8Je suis redevable aux cours de Miles Pelts intitulé, “Seams in the Canonical and Covenantal
structure,” https://www.biblicaltraining.org/seams-canonical-and-covenantal-structure/biblical-
theology (accédé le 12 mars 2014). La généalogie résume et donne le point culminant de tout I’Ancien
Testament, et comme le remarque si bien Weber « en elles se retrouvent les graines a partir desquelles
va se développer le plan du Nouveau Testament. Le Messie promis et longtemps attendu, le
restaurateur du royaume de Dieu et le rédempteur de son peuple est Jésus lui-méme. C’est cela le
message central de Matthieu, le but pour lequel Matthieu écrit son livre ». (Stuart K. Weber, Matthew,

85



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

1.Jésus Christ le Fils de David

Pendant le regne de David sur Israél, Yahvé lui donne du repos en le délivrant de tous
ses ennemis qui I’entouraient. David a ensuite le désir de batir un temple pour Yahvé
(2 S 7:1-3). Par la bouche du prophete Nathan, Yahvé fait alors savoir a David qu’il
ne batira pas un temple mais que ce sera son fils. La raison étant que les mains de
David sont tachées de sang (2 S 7:4-11). Yahv¢ fait alors alliance avec David :

Quand tes jours seront accomplis et que tu seras couché avec tes péres, j'éléverai ta postérité apres
toi, celui qui sera sorti de tes entrailles, et j'affermirai son régne. Ce sera lui qui batira une maison
a mon nom, et j'affermirai pour toujours le trone de son royaume. Je serai pour lui un pére, et il
sera pour moi un fils. S'il fait le mal, je le chatierai avec la verge des hommes et avec les coups
des enfants des hommes; mais ma grice ne se retirera point de lui, comme je 1'ai retirée de Saiil,
que j'ai rejeté devant toi. Ta maison et ton régne seront pour toujours assurés, ton trone sera pour
toujours affermi. Nathan rapporta a David toutes ces paroles et toute cette vision (2 S 7:12-17).

Salomon, le fils que David a eu de Bath-Schéba (1 R 1:11 ; Mt 12:42), batit un temple
pour Dieu et régne sur Israél, accomplissant en partie 1’alliance davidique (2 Samuel
7:13). 1l reste tout de méme qu’il ne saurait étre le fils qui régne pour toujours a cause
de ses péchés, ses sept cents femmes, ses trois cents concubines, et ses traités avec les
nations, contrairement aux paroles de Moise en Deutéronome 17:14-20. On pourrait
ajouter a ceci le fait qu’en 580 av. J.-C., Nabuchodonosor pille Juda. Il améne les
Juifs en captivité, laissant le royaume et le temple de Salomon en ruines. Apres
I’exile, le royaume ne sera plus jamais completement restauré.

Dieu promettra plus tard par I’entremise d’Aggée qu’il fera de Zorobabel, qui est
cité¢ dans la généalogie de Matthieu (1:12), un sceau. Il faut comprendre ici qu’une
personne de la lignée de David deviendra le représentant autorisé de Yahvé sur terre
(Ag 2:23)°. Zorobabel, tout comme Salomon, décéde et les promesses de Dalliance
davidique restent toujours inaccomplies.

Apres I’exile quand 1’auteur des Chroniques parle de Dalliance davidique, il
entrevoit un fils davidique qui sera sans péchés et ainsi laisse intentionnellement la
phrase de 2 Samuel affirmant que « S'il fait le mal, je le chatierai avec la verge des
hommes et avec les coups des enfants des hommes ». Voici ce qu’affirme 1’auteur des
Chroniques :

Quand tes jours seront accomplis et que tu iras aupres de tes peres, j'éléverai ta postérité apres toi,
I'un de tes fils, et j'affermirai son régne. Ce sera lui qui me batira une maison, et j'affermirai pour
toujours son trone. Je serai pour lui un pére, et il sera pour moi un fils; et je ne lui retirerai point
ma grace, comme je 1'ai retirée a celui qui t'a précédé. Je 1'établirai pour toujours dans ma maison
et dans mon royaume, et son trone sera pour toujours affermi. Nathan rapporta a David toutes ces

paroles et toute cette vision (1 Ch 17:11-15).

ed. Max Anders, vol. 1, Holman New Testament Commentary [Nashville, TN: B & H Publishing
Group, 2000], 16).

9Ralph Smith, Micah-MaLachi, vol. 32, Word Biblical Commentary (Waco, TX: Word Books,
1984), 163.

86



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

D’autres prophetes entrevoient eux aussi le fait que Dieu suscitera un nouveau Fils de
David qui s’assoira sur le trone de David (cf. Es 9:7 ; Jé 33:17 ; 19-26). Aprés que
David et Salomon soient sortis de la scéne de I’histoire d’Israél, il y encore 1’attente
d’un nouveau Fils de David qui paitra le peuple de Dieu, sera un prince sur lui (cf. Ez
34:23-24), régnera pour toujours, et le rendra capable de marcher dans les préceptes
de Yahvé au point qu’il bénéficie de la terre promise pour toujours (cf. Ez 37:24-25).

1.1. Il est Roi

Le fils de David devait régner sur le peuple de Dieu (2 S 7:12-17) en tant que son roi.
Du début a la fin, Matthieu présente Jésus comme ce Roi. Jésus est né Roi des Juifs
(Mt 2:2) et meurt Roi des Juifs (Mt 27:37). Le royaume qui n’avait pas de roi depuis
sa déportation a Babylone a maintenant le roi promis qu’est Christ. Les espérances et
les prophéties d’Ezéchiel sont accomplies avec la venue de Jésus (cf. Ez 34 ; 37).

Quand les rois mages venant de I’orient (probablement Babylone)' arrivent a
Bethlehem, ils parlent de Christ comme étant le Roi des Juifs (Mt 2:2). Le fait que ce
soit des paiens qui soient les premiers a reconnaitre sa royauté pourrait faire allusion a
I’accomplissement de 1’alliance abrahamique (Ge 12:3 ; 28:14). Le fait que Matthieu
mette ensemble « le Roi des Juifs » (Mt 2:2) et « son étoile » (Mt) évoque Nombres
24:17 qui affirme qu’ « une étoile sort de Jacob, Un sceptre s'éléve d'Israél'! ». Jésus
est I’étoile qui est sortie de Jacob, le sceptre, le Roi des Juifs, qui s’éléve d’Israél".

Si la mort signifiait que ni Salomon ni Zorobabel n’était le roi promis, Matthieu
souligne davantage la royauté de Jésus a sa mort qu’a sa naissance. Le groupe de mots
«le Roi des Juifs » apparait quatre fois dans Matthieu, une fois dans le récit de la
nativité (Mt 2:2) et trois fois dans le récit de la mort (Mt 27:11, 29, 37). On se moque
de lui en tant le Roi des Juifs (Mt 27:28-30) et est tué¢ parce qu’il s’en réclamait (Mt
27:11-12), et sur sa croix €tait inscrit « celui-ci est Jésus, le roi des Juifs » (Mt 27:36-
38). Le fait que Matthieu place de fagon stratégique le titre « Roi des Juifs » en début
et en fin de son évangile nous conduit obligatoirement a la conclusion suivante : ce
titre aide a cadrer le livre autour de la royauté de Jésus, un theme qui commence du
premier verset quand Jésus est appelé le fils de David.

"Morris constate que « les mages ne sont pas des gens dotés d’une sagesse générale. Ce sont
des gens qui étudient les astres : « un mage et prétre (perse...ensuite babylonien aussi), qui était un
expert en astrologie, en interprétation des réves et divers autres arts secrets » (BAGD). La REB traduit
le terme par « astrologues ». De [’orient est trés général et plusieurs interprétes pensent que ces mages
venaient de Babylone et pourraient s’étre déplacés de la sorte, mais rien n’est certain. Leur étude des
étoiles les avait amenés a croire qu’un grand leader était né en Judée. Ils se dirigérent ainsi vers
Jérusalem la capitale. Ces hommes sont trés certainement des paiens mais Matthieu ne s’arréte pas sur
ce détail » Leon Morris, The Gospel According to Matthew, PNTC (Grand Rapids, MI: Wm. B.
Eerdmans, 1992), 35-36.

"V oir aussi, Blomberg, Beale, and Carson, “Matthew,” 5.

"’La promesse d’un roi, d’un sceptre, remonte jusqu’au moment ot Dieu créa Adam pour qu’il
domine (Ge 1:26, 28), jusqu’a Abraham a qui Dieu avait dit que des rois sortiront de lui (Ge 17:16),
jusqu'a la bénédiction de Jacob sur Juda (Ge 49:10), jusqu'a Moise qui promettait qu’Israél aurait un
Roi (De 17:14-20).

87



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

1.2. Il a autorité sur toutes choses

Jésus, le fils de David, régne sur les maladies, les infirmités et les démons"”. Son
autorité et son regne n’ont aucune frontiere. Son régne ne se limite pas aux Juifs. Il
régne sur toutes choses : les démons, Satan et tout ce qui se trouve sous le soleil.

Le groupe de mots « Fils de David », apparait neuf fois dans Matthieu si on exclut
la premicre fois en Mt 1:1. Le titre semble étre utilisé de trois manieres, nous donnant
ainsi un apercu de la compréhension qu’a le Juif de la personne de Jésus en tant que
Fils de David. Premi¢rement, en tant que Fils de David, Jésus est Seigneur (Mt 15:22,
25;20:30, 31). Deuxiémement, il est miséricordieux (Mt 9:27 ; 31). « Et voici, deux
aveugles, assis au bord du chemin, entendirent que Jésus passait, et crierent: Aie pitié
de nous, Seigneur, Fils de David! » (Mt 20:30)"*. Troisiémement, en tant que Fils de
David, Jésus a I’autorité¢ de guérir toutes sortes d’infirmités (Mt 9:27-29 ; 20:29-34) et
de délivrer les gens des oppressions démoniaques (Mt 12:22 ; 15:21-28)".

Quand Jésus étale son autorité sur les démons et les maladies, « toute la foule
¢tonnée disait: N'est-ce point 1a le Fils de David? » (Mt 12:22-23). Ceci montre une
fois de plus que les gens attendent encore le Fils de David aprés que Salomon ait
quitté la scene. Ils s’attendent aussi a ce que le régne du Fils de David s’étende bien
au-dela des limites d’Israél pour toucher le domaine spirituel, les démons y compris.

Comme Jésus I’affirmait (Mt 12:42), « il y a ici plus que Salomon ». Jésus, le Fils
de David par excellence, n’est pas seulement plus (grand) en autorité, il est aussi plus
sage que Salomon dont la sagesse émerveilla le monde au point de faire venir la reine
de Saba et d’autres (Mt 12:42). Il est la sagesse de Dieu (1 Co 1:30) qui attire a lui-
méme toutes les nations.

1.3. Il représente David et Yahvé

L’ascension de Jésus au Mont des Oliviers au moment ou il se rapprochait de sa croix,
évoque tres certainement 2 Samuel 15:30. France se rend compte de ce que « bien que
la route pour aller a I’est passe normalement par le mont des Oliviers, Jésus y passe a
dos d’ane pour que cela rappelle aux pélerins le retour paisible et triomphal du roi
David par le mont des oliviers, chemin qu’il avait utilis¢ quand il fuyait durant la

' Baxter examine les différents liens que Matthieu établit entre le titre Messianique « Fils de
Dieu » et le ministére de guérison de Jésus. Il pense a raison que pour Matthieu ces liens trouvent leur
fondement sur le Berger Davidique d’Ezéchiel 34 (Wayne Baxter, “Healing and the ‘Son of David’:
Matthew’s Warrant,” NovT 48, no. 1 [2006]: 36-50).

' Jimenez examine des priéres telles que « aie pitié de moi » faites a Jésus dans les miracles
de Jésus avant d’affirmer que ces pricres ne peuvent étre interprétées comme de simples cris de
détresses adressés a un faiseur de miracles mais plutét comme des priéres faites a Jésus pour
I’obtention d’un salut intégral allant bien au-dela d’une guérison ou d’un secours physique (E. C.
Jimenez, “‘Jesus, Son of David, Have Mercy on Me!’ Prayers to Jesus in the Miracle Narratives,”
Landas 16, no. 1 [2002]: 51-64).

'3 paffenroth examine I’onction, le ministére de guérison de Jésus et le titre Fils de David dans
Matthieu avant de conclure que Matthieu insiste et fait un lien entre ses trois aspects du ministére de
Jésus pour présenter Christ comme étant le seul Messie oint, Fils de David qui a autorité sur toutes les
maladies et les guérit quand il le désire (K. Paffenroth, “Jesus as Anointed and Healing Son of David in
the Gospel of Matthew,” Bib 80, no. 4 [1999]: 547-554).

88



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

rébellion d’Absalom et ou il était trés certainement a dos d’ane (2 S 16:1-2)"°». Si
c’est vrai que Matthieu a en téte 2 Samuel 15:30 alors Jésus va au Mont des Oliviers
en ce moment difficile pour lui -faisant face aux difficultés qu’il avait a Jérusalem-
tout comme son pere David selon la chair (Ro 1:2 ; Mt 21:1 ; 24:3 ; 26:30). Matthieu
21:1 va plus loin qu’évoquer 2 Samuel 15:30, il évoque la prophétie messianique de
Zacharie 14:14".

Le prophete Zacharie prophétise en disant qu’au jour du retour de Yahveé, ses pieds
« se poseront en ce jour sur la montagne des oliviers, Qui est vis-a-vis de Jérusalem,
du c6té de l'orient; La montagne des oliviers se fendra par le milieu, a l'orient et a
I'occident, Et il se formera une treés grande vallée: Une moiti€¢ de la montagne reculera
vers le septentrion, Et une moiti¢ vers le midi » (Za 14:4). « La vallée nouvellement
formée servira comme moyen utilisé par le reste pour s’échapper et comme le chemin
de la procession victorieuse de Yahvé dans Sion'® ». L’image utilisée par Zacharie et
qui est celle d’une vallée utilisée pour s’échapper, est évocatrice de la vallée formée
par Dieu pour que son peuple puisse traverser la Mer Rouge au jour de leur
délivrance. Zacharie entrevoit le jour ou Yahvé déploiera sa puissance en frappant
tous les peuples de plaies, comme il le fit au moment ou il combattit I’Egypte dans le
livre d’Exode (Za 14:12-ff ; Ex 15), et « I’eau de vie » coulera de Jérusalem (Za 14:8 ;
cf. Jn 4:10; Ap 22:1). Ensuite, « Yahvé sera roi de toute la terre. En ce jour-la,
1’Eternel sera le seul Eternel, et son nom seul sera le seul nom » (Za 14:9).

Ces prophéties trouvent leur avant-dernier accomplissement dans la premicre
venue de Jésus et leur dernier accomplissement dans sa seconde venue. Dans
Matthieu, Jésus se tient sur le Mont des Oliviers, combat les puissances démoniaques
pour son peuple, triomphe d’elles a la croix, ouvre la voie d’un nouvel Exode (la
rédemption du peuple de Dieu de la puissance du péché)®, et s’offre lui-méme comme
« eau de vie » pour les siens (Jn 4:10). Ce Jésus et Yahvé sont un.

L’adoration implique aussi la divinité de Jésus dans le livre de Matthieu. Jésus est
adoré a sa naissance quand des paiens 1’adorent (Mt 2:11), ainsi que dans la ville de
Jérusalem lorsque les enfants crient « Hosanna au Fils de David! Béni soit celui qui
vient au nom du Seigneur! Hosanna dans les lieux trés hauts! » (Mt 21:9, cf. vs. 15).
Apres la résurrection de Jésus, ses adeptes le voient et ’adore (Mt 28:9, 17). Jésus est
le Fils de David selon la chair, et le Saint Esprit le déclare Fils de Dieu avec puissance
(Ro 1:3-4) par cette résurrection des morts. Il est le Fils divin davidique, digne

R.T. France, Matthew: An Introduction and Commentary, vol. 1, TNTC (Downers Grove,
I11: TVP Academic, 2008), 300. Cette relation pourrait étre davantage soutenue par I’argument de
Nolland qui soutient que Matthieu met une emphase supplémentaire sur les marques géographiques
(John Nolland, The Gospel of Matthew: A Commentary on the Greek Text, NIGTC [Grand Rapids, MI:
W.B. Eerdmans, 2005], 832).

" Voir aussi, Blomberg, Beale, and Carson, “Matthew,” 63; Craig L. Blomberg, Matthew, vol.
22, NAC (Nashville, TN: Broadman & Holman, 1992), 311.

'8 Smith, Micah-MaLachi, 32:285.

" Luc 9:30 dans un euphémisme traite la mort de Jésus d’exode (¢én exodon). La mort de
Christ est I’exode par excellence.

&9



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

d’adoration comme le Pére. En tant que Fils de David, Jésus a toute autorité, partage
la divinité avec Dieu, et régne sur toutes choses en tant que Roi des rois.

2. Jésus Christ le Fils d’Abraham

Quand Dieu appelle Abraham, il lui promet une bénédiction. Il lui promet en plus que
toutes les familles de la terre seront bénies en lui (Ge 12:1-3). Plus tard quand
Abraham démontre sa crainte de Dieu au travers du sacrifice de son fils Isaac, Dieu
lui dit que ce sera par sa postérit¢ que Dieu va bénir toutes les nations de la terre (Ge
22:17-18). La lignée de la postérité d’Abraham continue d’Isaac jusqu'a Jacob dont
les fils deviendront toute une nation, a savoir, Israél (Ex 4:22-23). Isra€l qui est la
postérité collective ne joue pas le role d’intermédiaire pour que la bénédiction
d’Abraham touche les nations. Elle se trouve plutot étre chassée de la Terre Promise a
cause de sa désobéissance comme cela avait été le cas avec Adam chassé du Jardin
d’Eden bien avant (Ge 3:23).

Dieu promet a Abraham le territoire, la postérité et la bénédiction. Abraham ne
sera pas simplement béni, mais en plus, tous les groupes ethniques du monde seront
bénis en lui. Dieu confirmera cette promesse a Isaac et Jacob (Ge 26:3-5 ; 28:13-15;
35:9-12). Isaac et Jacob accomplissent partiellement la promesse de la postérité. La
multiplication de la postérité ne commence qu’avec les enfants de Jacob, la nation
d’Israél, en Egypte. Dieu délivre la postérité multipliée d’Abraham par la main de
Moise, pour la conduire a la Terre Promise. Une fois dans la Terre Promise, Saul
devient roi sur Isra€l mais sera rejeté par Dieu a cause du péché. Dieu va ainsi susciter
David. Apres David, Salomon régne mais le royaume est divisé apres ce dernier pour
former ainsi deux royaumes qui iront tous les deux en exile plus tard (2 R 17:7-41 ;
25:1-26). Les prophetes mettent en garde contre le jugement, mais aussi esperent en
une nouvelle alliance (Jé 31:31-34 ; Ez 36:26-27) et une bénédiction universelle (Es
9:2-7; 19:16-25 ; 55:3-5; Mi 4:1-5; 5:2-4 ; Ps 22:27), au travers d’un futur fils de
David (Es 9:2-7 ; Mi 5:2-4). Dans le Nouveau Testament, Jésus vient comme le fils de
David et le fils d’ Abraham qui est le médiateur des bénédictions promises a Abraham
(Ge 12:3) et David (Es 55:3-5) %°.

Jésus Christ, le vrai et parfait Fils d’Abraham, vient et réussit ou Israél avait
échoué. Il le fait en représentant la nation d’Isra€l. Aprés sa naissance, Jésus est
descendu en Egypte et est « exodé » hors d’Egypte. Hors d’Egypte Dieu appelle son
Fils, tout comme il P’avait déja fait pour Isra€l (Mt 2:13-15; Os 11:1). Continuant
dans son exode, Jésus va passer au travers des eaux de son baptéme tout comme
I’ancienne postérité collective dans la Mer Rouge (cf. Mt 3:16 ; Ex 14 ; 1 Co 10:1-4).
Durant le baptéme de Jésus, Dieu déclare des cieux que « Celui-ci est mon Fils bien-

2% Ceci n’est qu’un petit résumé de I’Ancien Testament. Pour une étude plus approfondie voir,
N. T. Wright, The New Testament and the People of God, vol. 1, Christian Origins and the Question of
God (Minneapolis: Fortress, 1992), 147-338. Le petit résumé de 1’Ancien Testament de Schreiner est
aussi assez instructif: Thomas R. Schreiner, Paul, Apostle of God’s Glory in Christ: A Pauline
Theology (Downers Grove, I1l: IVP Academic, 2006), 73—85.

90



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

aimé, en qui j'ai mis toute mon affection » (Mt 3:17), renvoyant ainsi a sa déclaration
a Pharaon affirmant que « Israél est mon fils, mon premier-né » (Ex 4:22).

Tout comme Dieu avait conduit Israél dans le désert (De 8:2-3), I’Esprit conduit
Jésus dans le désert pendant quarante jours et quarante nuits immédiatement apres son
baptéme (Mt 4:1-2 ; De 9:9)*'. Jésus combat la tentation quand le diable le tente dans
le désert, tout comme cela avait ¢té le cas avec la postérité collective d’Abraham
(Isragl) (cf. Mt 4:1-11, cf. Ps 106:14 ; H¢ 3:8, 17). Cependant, contrairement a Israél,
Jésus réussit dans sa tentation en ne se laissant pas prendre aux piéges de diable®.
Bien que Jésus représente Isra€l et respecte la loi de Dieu a leur place, Matthieu
démontre que Jésus a pour intention de sauver, non pas seulement Isra€l mais aussi les
autres nations. Matthieu inclut donc plusieurs femmes paiennes dans la généalogie de
Jésus. Tamar, Rahab, Ruth et Bath-Schéba. Ceci montre la bonté de Dieu envers les
paiens. Dans Matthieu 2, les paiens (rois mages venus d’orient) sont les premiers a
adorer Jésus. Dans le chapitre quatre, apres sa tentation dans le désert, Jésus va dans
le territoire des Gentils pour que les paroles soient accomplies en ces termes « Le
peuple de Zabulon et de Nephthali, de la contrée voisine de la mer, du pays au dela du
Jourdain, et de la Galilée des Gentils, ce peuple, assis dans les ténébres, a vu une
grande lumicre; et sur ceux qui €taient assis dans la région et I'ombre de la mort la
lumicre s'est levée » (Mt 4:15-16). Bien que Jésus demande a ses disciples de ne pas
précher aux paiens (Mt 10:5), il fait des allusions a une mission vers les paiens
lorsqu’il dit que « vous serez menés, a cause de moi, devant des gouverneurs et devant
des rois, pour servir de témoignage a eux et aux paiens » (Mt 10:18). Peu apres,
Matthieu révele que Jésus est le Serviteur de Yahvé qui proclamera la justice aux
paiens (Mt 12:18 ; Es 42:1) et qu’en son nom les paiens espéreront (Mt 15:22 ; cf. Es
42:4 ; cf. Ro 15:12). Jésus bénit une femme cananéenne en la guérissant (Mt 15:21-
26 ; cf. Mt 8) et guérit les gens a Jéricho (Mt 20:29-34). Le royaume de Dieu est
ouvert aux collecteurs d’impdts, aux prostituées (Mt 21:31), et a tous ceux qui en ont

! Pour de plus amples informations sur la typologie de I’exode de Matthieu 4 voir, Blomberg,
Beale, and Carson, “Matthew,” 14—18.

22 Jésus cite constamment Deutéronome lorsqu’il résiste au diable dans le désert (cf. Mt 4:4 ;
De 8:3; Mt 4:7; De 6:16 ; Mt 4:10 ; De 6:13). En Deutéronome 6:16, les paroles font références a
I’incident de Massa, ou les Israelites murmurérent contre Dieu et le mirent a I’épreuve parce qu’ils
avaient soif (Ex 17:2). Alors qu’Israél tenta Dieu en demandant de I’eau, Jésus refusa de faire une telle
demande. Jésus préféra faire confiance a son Pére que de lui demander d’intervenir miraculeusement.
Morris affirme a raison que « les serviteurs de Dieu ne peuvent pas demander a Dieu de toujours
intervenir par le miraculeux quand il y a un besoin. Sauter d’une grande hauteur et attendre que Dieu
intervienne pour changer les lois physiques naturelles n’est que simple offense a Dieu. En plus, ceci est
pire que ce qui se passa a Massa puisque dans ce cas le peuple éprouvait un probléme réel de soif. Ce
que suggere Satan c’est que Jésus se jette inutilement dans un danger, ce qui reviendrait a créer un
risque qui n’existait pas avant. Et pourquoi ? Pour obliger Dieu a le sauver miraculeusement. C’est en
fait la tentation de manipulation de Dieu, de créer une situation non décidée de Dieu et dans laquelle
Dieu serait obligé d’agir selon le dictat de Jésus. Jésus rejette énergiquement cette suggestion. Il préfére
le chemin d’une confiance douce au Pére céleste, une confiance qui ne nécessite aucun test et qui est
préte a accepter la volonté divine. Il refuse de demander un miracle méme si selon la perspective de
I’homme terrestre cela est attrayant voir irrésistible (Morris, The Gospel According to Matthew, 76).
Pour une excellente discussion sur les tentations de Jésus, voir Theodore J. Jansma, “The Temptation of
Jesus,” WTJ 5, no. 2 (1943): 166—181.

91



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

le désir (Mt 22:9-10). Désormais, 1’évangile de Jésus devra étre préché a toutes les
nations, Israél et tous les paiens (Mt 24:14 ; cf. Ac 1:8).

3. Lien qu’il y a entre Matthieu 1:1 et 28:18b-20

Jésus est vraiment le Fils de David, le Fils d’Abraham. En tant que le Fils de David
qui regne sur toutes choses, et le Fils d’Abraham qui bénit toutes les nations, Jésus
déclare que :

Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de toutes les
nations des disciples, les baptisant au nom du Pere, du Fils et du Saint-Esprit, et
enseignez-leur a observer tout ce que je vous ai prescrit. Et voici, je suis avec vous
tous les jours, jusqu'a la fin du monde (Mt 28:18-20).

En ce moment, Jésus déclare ce que Matthieu avait annoncé dans les tous premiers
versets : « Généalogie de Jésus-Christ, fils de David, fils d'Abraham » (Mt 1:1). Il
n’est pas simplement un fils, mais le fils attendu qui accomplit 1’alliance davidique et
I’alliance abrahamique. Puisque Matthieu a au préalable établi que le Christ est le fils
de David et le fils d’Abraham, ayant autorité sur toutes choses, quand Jésus parle en
Matthieu 28:18-20, le lecteur de Matthieu connait 1’identité de Jésus. Jésus est
notamment le fils d’Abraham, au travers duquel la bénédiction universelle d’ Abraham
atteindra toutes les familles de la terre, et le fils de David qui autorité sur toutes
choses.

Quand Matthieu cite les paroles de Jésus affirmant que « tout pouvoir m’a été
donné dans le ciel », le passif « donné » (¢566n) est un passif divin, supposant que
Dieu le Pére en est I’agent ; Dieu a placé toutes choses sous la seigneurie de Christ. Si
Dieu partage toute autorité avec Jésus, cela suppose que Jésus soit Dieu”. Dieu donne
au Christ I’autorité sur toutes choses parce qu’il est le Roi qui partage sa divinité avec
le Pére et hérite du royaume éternel promis au Fils de David®.

2 Klassen—Wiebe soutient astucieusement que Matthieu 1:18-25 présente Jésus aussi bien
comme Fils de Dieu que comme Fils de David. Elle maintient qu’il y a un danger a vouloir retracer la
lignée de Jésus avec celle de David pour la raison qu’on pourrait mal interpréter cela en disant qu’il est
né d’une relation sexuelle humaine. Elle soutient que selon Matthieu, Jésus était concu du Saint Esprit
et que les origines de Jésus sont en Dieu et il fut simplement adopté dans la lignée davidique. (Sheila
Klassen-Wiebe, “Matthew 1:18-25,” Int 46, no. 4 [1992]: 392-394.).

* Pour d’autres approches sur la structure de Matthieu, Warren Carter, “Kernels and Narrative
Blocks: The Structure of Matthew’s Gospel,” CBQ 54, no. 3 (1992): 463—481; Christopher R. Smith,
“Literary Evidences of a Fivefold Structure in the Gospel of Matthew,” NTS 43, no. 04 (1997): 540—
551; Nils Wilhelm Lund, “The Influence of Chiasmus upon the Structure of the Gospel according to
Matthew,” ATR 13, no. 4 (1931): 405-433; David E. Garland, “The Structure of Matthew’s Gospel: A
Study in Literary Design,” Int 44, no. 1 (1990): 89-89; H J B. Combrink, “The Structure of the Gospel
of Matthew as Narrative,” TynBul 34 (January 1, 1983): 61-90; B. R. Doyle, “Matthew’s Intention as
Discerned by His Structure,” RB 95, no. 1 (1988): 34-54. La position de Doyle est une 1égere
modification de celle de Bacon, qui soutient que I’évangile de Matthieu a un prologue (chapitre 1-2),
un épilogue (Chapitres 26:3-28:20). Et entre le prologue et 1’épilogue, il y a pour lui cinq unités
semblables aux cinq livres du Pentateuque. Chacune de ces unités commencent par « lorsque Jésus eut
achevé... » (Mt 7:28-29; 11:1; 13:53; 19:1; 26:1) (voir B. W. Bacon, “The ‘Five Books’ of Matthew
against the Jews,” Exp 15 [1918]: 56—66). En examinant la structure de Matthieu, Kingsbury pensent
que les formules de base que 1’on trouve en Mt 4:17 ; 16:21 « Dés ce moment Jésus commenga
a...» sont significatives. Il propose que cette formule divise 1’évangile en trois sections principales qui
« sont (a) la genése et la signification de la personne de Jésus, (b) la nature et les effets de sa

92



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

Matthieu 1:1 et 28:18b-20

Matthieu 1:1 Matthieu 28:18b-20

Fils de David Jésus partage ’autorité avec le Pére : « toute autorité m’a été¢ donné
dans le ciel et sur la terre ».

Jésus a un nom avec le Pére « les baptisant au nom du Pére, du Fils

et du Saint-Esprit ».

Jésus est omniprésent comme le Pére : « Je suis avec vous jusqu'a la
fin des temps ».

Fils d’Abraham | En lui toutes les nations sont bénies : « faire les disciples de toutes
les nations ».

En tant que Fils de David, Jésus a tout type d’autorité royale dans le ciel et sur la
terre ; et en tant que Fils d’Abraham, il veut bénir les nations au travers de la
proclamation de 1’évangile par 1’église. La résurrection de Jésus est centrale a cette
révélation. La mission universelle que Christ donne est valide de part la résurrection
qui démontre son autorité totale”. Comme Jésus est ressuscité d’entre les morts et a
vaincu la mort, la mort n’a aucun pouvoir sur lui (Ro 6:9). Exalté a présent au ciel,
Jésus dit que « Je suis le premier et le dernier, et le vivant. J'étais mort; et voici, je suis
vivant aux siecles des siecles. Je tiens les clefs de la mort et du sé¢jour des morts » (Ap
1:17-18). A cause de sa victoire sur le péché et la mort, Jésus est le seul qui puisse
nous libérer de la puissance du péché et de la mort et nous donner la vie éternelle.

4. Les implications missiologiques du fait que Jésus soit Fils de David et Fils
d’Abraham

Tout comme Israél, nous sommes privés de la gloire de Dieu. Pour étre une
bénédiction pour les nations, Jésus devait mourir pour prendre notre dette et payer
pour le salaire de notre péché. Jésus Christ devint une malédiction pour nous libérer
de la malédiction de la loi « afin que la bénédiction d'Abraham elit pour les paiens son
accomplissement en Jésus-Christ, et que nous regussions par la foi 'Esprit qui avait
été promis » (Ga 3:13-14). La bénédiction d’ Abraham parvient aux nations quand
nous, I’église, obéissons au commandement du Roi Jésus demandant d’aller faire des
disciples de toutes les nations et que les nations mettent leur confiance en lui®.

La bénédiction abrahamique dont I’Eglise est la médiatrice au travers du discipolat
n’est pas un progres sur le plan matériel ou physique. Dans le présent, il s’agit
principalement du don du salut, la vie éternelle, accompagnée du don gratuit du Saint-
Esprit (cf. Ga 3:14). Au cceur de la bénédiction de ’alliance abrahamique se trouve
I’intimité entre Dieu et ceux qui ont la foi d’Abraham. « Je serai leur Dieu et ils seront
mon peuple » (cf. Ge 17:7-8). Les croyants jouissent aujourd’hui d’une communion

proclamation, et (c) la raison et la finalité de sa souffrance, mort et résurrection » (Jack Dean
Kingsbury, Matthew: Structure, Christology, Kingdom [Philadelphia: Fortress Press, 1975], 36). Thus
Mathew’s structure highlights his Christology.

> Nolland, The Gospel of Matthew, 1266.
26 « Toutes les nations » dans Matthieu fait référence a toutes les tribus du monde, toute

I’humanité (cf. Mt 24:9, 14; 25:32; 28:19).

93




JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

d’alliance et de paix avec Dieu par le sang versé de Christ. Les composantes
physiques et matérielles de la bénédiction abrahamique sont avenir. Ceux qui
partagent la foi d’Abraham hériteront du monde dans le futur (Ro 4:13) et jouiront
d’un repos parfait (Hé 4). Nous devons espérer en 1’accomplissement ultime et
eschatologique de la promesse que Dieu fit a Abraham. Cette bénédiction ultime
comprend des bénédictions matérielles et physiques pour tous les rachetés, alors que
maintenant nous nous réjouissons d’avoir regu toutes sortes de bénédictions
spirituelles dans les lieux célestes en Christ Jésus (Ep 1:3)".

Jésus veut que I’église fasse des disciples en « enseignant tout ce que je vous ai
commandé ». Si on ne comprend pas bien qui est Christ et si ’on ne trouve pas son
plaisir en cela, on ne saurait obéir aux enseignements de Christ. « Le développement
du caractére ne s’opére pas sans la connaissance® ». Enseigner la grandeur de Christ
est essentiel pour la tache d’enseigner tout ce qu’il a commandé. « Jésus Christ se
trouve au centre de tout ce que les hommes peuvent connaitre ou expérimenter. C’est
de ce centre d’exaltation qu’il affirme que « Je suis 1’alpha et ’oméga, le premier et le
dernier, le commencement et la fin » (Ap 22:13)”. Les gens doivent connaitre et faire
de Christ leur trésor en tant que Postérit¢ d’Abraham et Fils de David pour obéir au
Roi Jésus. L’éducation théologique sert a cet objectif en formant la pensée et en
nourrissant 1’dme humaine de toute la christologie biblique en vue de la
transformation de toute la personne. Le caractére chrétien et le développement
spirituel passent primo par la connaissance de Christ ainsi que de I’amour pour lui. I1
s’en suit que 1’éducation théologique est un outil indispensable pour 1’avancement de
I’évangile et de I’obéissance a Christ.

Ayant connu I’identité réel de Jésus, ceux qui sont appelés a précher se doivent de
I’¢lever comme la figure centrale dans I’histoire de la rédemption. Tout 1’Ancien
Testament et toutes les promesses de Dieu trouvent leur accomplissement ultime et
parfait en Christ (cf. Jn 5:35; 2 Co 2:10). Jésus doit étre la fondation, le contenu et le
but de notre prédication. Nous devons précher de telle maniere que les gens ressentent
que nous dépendons de ’autorité de Christ. Ainsi ils pourront voir la puissance de
Dieu en Christ et étre sauvés (1 Co 2:1-5), devenant ainsi des fils d’Abraham (Ga
3:9). Que nous préchions de 1I’Ancien ou du Nouveau Testament, Jésus doit étre
proclamé comme le seul moyen au travers duquel toutes les nations ont acces et
jouissent des bénédictions promises a Abraham (cf. Ga 3:9). Une prédication qui n’est

" Ceci est contraire 4 1’évangile de la prospérité qui prétend que les bénédictions physiques et
matérielles sont partie intégrante des bénédictions abrahamiques maintenant. Cet évangile de la
prospérité défend 1’idée d’une eschatologie sur-réalisée, soutenant que les bénédictions futures sont
disponibles dans le présent.

8 Ellen T. Charry, By the Renewing of Your Minds: The Pastoral Function of Christian
Doctrine (New York: Oxford University, 1999), 43. Charry examine les théologiens classiques les plus
importants, en commencant par Paul et les autres auteurs du Nouveau Testament. Elle sélectionne les
théologiens de la période des péres de 1’église, la période médiévale et la période de la réformation du
dix-septiéme si¢cle pour montrer que tous croyaient que la connaissance de Dieu constitue la fondation
du caractere chrétien.

* Duane Litfin, Conceiving the Christian College (Grand Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans,
2004), 43.

94



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.1 (2015)

pas centrée sur le Roi Jésus n’est pas chrétienne. « Le centre et point de référence du
sens de toutes les écritures sont la personne et I’ceuvre de Jésus de Nazareth, le Christ
de Dieu*’».

Puisque Jésus est la postérité d’Abraham et de David qui gouverne et bénit toutes
les nations, nous devons tous étre audacieux et courageux dans la prédication aux
nations non-atteintes de ce monde, comprenant que le Seul qui a promis d’étre avec
nous est le Christ ressuscité qui dirige et exerce autorité sur toutes choses. Il n’existe
pas de groupe ethnique musulman qui ne puisse étre pénétré par 1’évangile du
royaume par notre Christ. Non, il n’existe pas de pays fermé au Christ. Christ, avec
son autorité divine qui n’exclut rien, a la capacité de briser et pénétrer toute nation
pour y établir son royaume en bénissant les gens des bénédictions d’ Abraham par nos
efforts évangéliques. Levons-nous avec courage! Allons sans crainte faire des
disciples parce que notre Christ regne sur tout et bénira sans aucun doute les nations
avec son évangile par nous.

3% Graeme Goldsworthy, Preaching the Whole Bible as Christian Scripture (Grand Rapids,
MI: Wm. B. Eerdmans, 2000), 16. Parmi les autres ceuvres utiles pour précher Christ & partir de toutes
les Ecritures, on peut citer, Sidney Greidanus, Preaching Christ from the Old Testament: A
Contemporary Hermeneutical Method (Grand Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans, 1999); Edmund P.
Clowney, Preaching Christ in All of Scripture (Wheaton, I1l: Crossway, 2003).

95



