JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

INSPIRATION, AUTORITE ET
CANONICITE DES ECRITURES :
ETUDE COMPARATIVE DES
ECRITURES SAINTES HINDOUES ET
CHRETIENNES

Sochanngam Shirik

Sochanngam Shirik est doctorant au programme d’études interculturelles
(Etudes historiques et théologiques) du séminaire théologique d’Asbury, a
Wilmore, Kentucky, Etats-Unis. Il a obtenu son M. Div et son Master en
théologie au seminaire théologique baptiste du Sud, a Louisville, Kentucky. 1
est originaire d’Inde du Nord-Est et appartient a une communauté autochtone
appelée Tangkhul Naga.

RESUME

L’hindouisme et le christianisme abordent tous deux la révélation transcendantale dans un cadre
historique concret, en la reliant a la question de l'inspiration, de I'autorité et de la canonicité de leurs
Ecritures respectives. Elles comprennent et expliquent le sujet différemment, mais avec certaines
similitudes, ainsi que des divergences. Le présent article aborde ces similitudes et différences.
L’auteur défend que, tandis que les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation des traditions
orales et de garantie épistémologique des Ecritures sont similaires dans I'hindouisme et dans le
christianisme, leur vision des Ecritures, de leur rdle et de la maniére dont elles atteignent leur objectif
d’équiper les croyants diverge.

1. Introduction

Le rapport entre I’humain et le divin, 1’objectif et le subjectif ou I’historique et le transcendantal
sont des aspects nécessaires de toute réflexion sur I’inspiration, 1’autorité et la canonicité des
Ecritures. Karl Rahner observe qu’il faut distinguer I’élément transcendantal de la révélation et

64



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

son expression dans un cadre historique concret.! Il n’offre pourtant pas d’explication satisfaisante
de I’élément transcendantal.? Il a cependant raison de suggérer que le rapport entre I’aspect objectif
de la libre communication divine et 1’aspect subjectif de la compréhension humaine sont deux
faces d’une méme picece. Toutes les religions qui prétendent apporter une révélation et des
Ecritures transcendantales doivent également aborder la question sous ces deux angles, en mettant
en lien les questions de I’inspiration, de I’autorit¢ et de la canonicité, puisqu’elles sont
intrinséquement liées. Cet article cherche a expliquer ces liens. Comment le christianisme et
I’hindouisme comprennent-ils le rapport entre le divin/transcendantal et I’humain dans la
révélation ? Y a-t-il des points communs entre la compréhension du sujet dans ces deux religions ?
Quelles pourraient étre les différences au milieu de ces similitudes apparentes ? La vision de [’une
de ces deux religions peut-elle enrichir I’autre ? Nous aborderons ces questions dans cet article.

Cet article défend que, bien que les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation de la
tradition orale et de garantie épistémologique des Ecritures dans 1’hindouisme et le christianisme
présentent des similitudes, leur vision des Ecritures, de ce qu’elles sont susceptibles d’accomplir
et de la maniére dont elles atteignent leur objectif d’équiper les croyants diverge. Autrement dit,
on constate a la fois des similitudes et des différences entre hindouisme et christianisme, sur la
question des origines, de la nature et de 1’étendue de leurs Ecritures respectives. Il faut en tenir
compte et les comprendre en conséquence. Du fait des différences et des nuances de
compréhension des Ecritures, de sa nature et de sa fonction, méme au sein de chacune des religions,
je me contenterai de donner un apercu d’ensemble tout en accentuant ma position évangélique. Cet
article procédera en trois étapes : je commencerai par fixer le cadre en définissant certains termes
et clarifiant certaines idées, avant d’aborder les convergences apparentes et de souligner les
différences cruciales entre les deux Ecritures, puis de conclure par de bréves applications pratiques
que les lecteurs pourront tirer de cette réflexion.

2. Définition de certains termes et clarification de certaines idées

Dans cette section, j’expliquerai certains termes et clarifierai certains concepts pour lesquels il
peut y avoir différentes définitions. Tout en cherchant a expliquer le sens de I’inspiration, de la
canonicité et de ’autorité des Ecritures d’un point de vue hindou, j’appliquerai la compréhension
chrétienne, pour voir jusqu’ou cette perception des Ecritures peut s’appliquer aux Ecritures
hindoues. Une telle approche semble a la fois naturelle et inévitable.> On ne peut parler de
I’inconnu qu’en termes familiers. De méme, mon arriere-plan culturel et religieux, faconné

! Karl Rahner et Joseph Ratzinger, Revelation and Tradition (La Révélation et la tradition), traduit par W. J. O’Hara

(New York : Herder and Herder, 1966), p. 13-16.

2 Pour une bréve discussion et critique de la position de Rahner, voir Michael Scott Horton, The Christian Faith: A

Systematic Theology for Pilgrims on the Way (La foi chrétienne : théologie systématique a 1’'usage des pélerins sur leur route)
(Grand Rapids: Zondervan, 2011), p. 144-46.

3 C’est ce qu’affirme George Chemparathy, « The Veda as Revelation » (Les Védas en tant que Révélation), Journal of
Dharma (Journal du dharma) 7, n°3 (juillet 1982) : p. 254.

65



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

essentiellement par la terminologie et la vision du monde chrétienne, me permettent de parler de
I’hindouisme en connaissance de cause et je le ferai. J’établirai une comparaison avec le
christianisme en en soulignant les différences fondamentales, afin d’offrir une vision d’ensemble
de I’hindouisme, une religion « si diverse qu’elle en est impossible & généraliser ».*

Partant du point de vue que la plupart de mes lecteurs seront chrétiens, je m’efforcerai de
clarifier certains termes et idées hindous qui ne leur sont trés probablement pas familiers. Quelques
clarifications concernant le christianisme s’avereront également nécessaires, du fait de la pluralité
des expressions chrétiennes.

2.1 Hindouisme et christianisme

On peut défendre 1’idée que I’hindouisme ne s’est pas seulement transformé, mais aussi transmutg.
Tandis que I’hindouisme ancien véhicule 1’idée de changement radical tout en maintenant la méme
essence, I’hindouisme plus tardif suppose une altération qui prend en compte I’essence. On peut
dire la méme chose du christianisme, dans le sens ou le christianisme d’il y a 2 000 ans n’est pas
exactement le méme que celui d’aujourd’hui. Malgré cela, le christianisme a toujours maintenu
ses croyances fondamentales en la centralit¢ de la Bible, de Jésus-Christ et de 1’existence de
I’Eglise. Ce n’est pas le cas de I’hindouisme.

Prétendre que les manifestations de 1’hindouisme n’ont rien en commun dans leur grande
diversité serait cependant trop simpliste aussi. Un chrétien né en Inde et qui croirait exclusivement
en Jésus ne serait pas considéré comme appartenant a la religion hindoue. L’hindouisme est
davantage un mode de vie qu’une croyance orthodoxe, mais la croyance individuelle est centrée
sur certains enseignements et pratiques fondamentaux, notamment les rituels et sacrifices du
temple, des pratiques éthiques dérivées des traditions et des Ecritures hindoues et de la croyance
en une vaste gamme d’Ecritures, dont les principales sont les Vedas.

2.2 La notion des Ecritures

Le terme d’Ecritures, dans 1’hindouisme, doit étre clarifié. Certains pensent que la notion
d’Ecriture dans 1’hindouisme est un apport exogéne, construit a I’aide de catégories linguistiques
et philosophiques occidentales, donc susceptible d’induire en erreur quand on I’applique aux textes
d’autres religions.” D’autres défendent cependant qu’aucun terme n’est libre de toute connotation
et que les alternatives, comme textes sacrés ou textes religieux, ont également leurs limites. Par
conséquent, I’emploi du terme d’Ecritures, dans un contexte approprié, est souhaitable.® Dans cet
article, nous emploierons ce terme aussi pour les textes religieux hindous.

4 Christy Lohr et Ian S. Markham, 4 World Religions Reader (Précis des religions du monde) (Malden, Massachussets :
Wiley-Blackwell, 2009), p. 32.

5 Miriam Levering, éd., Rethinking Scripture: Essays from a Comparative Perspective (Repenser la culture : essais d’une

perspective comparative) (Albany : State University Press of New York, 1989), p. 102-28, p. 170-79.
¢ Ibid., p. 5-6.

66



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Un hindou n’emploie cependant pas ce terme dans le méme sens qu’un chrétien. James Laine
explique que, contrairement au christianisme, « 1’hindouisme n’est pas une religion unique [et par
conséquent], il n’a pas d’Ecritures bien définies ».” Les Ecritures hindoues peuvent étre classées
en deux catégories : Sruti et Smriti. Méme s’il n’y a plus de distinction stricte entre ces deux
ensembles de textes dans I’hindouisme moderne et que certains groupes considérent certains textes
comme plus importants que d’autres,® le consensus traditionnel est que les Sruti constituent les
textes les plus sacrés de I’hindouisme.’ On peut donc parler de statut canonique pour ce texte.'”
Sruti signifie « ce qui est difficile ». Les hindous croient que les rsis ont « entendu » des paroles
éternelles (voir ci-dessous). Les Sruti sont composés de Samhita (les quatre Vedas), des
Brahmanas (un commentaire des Vedas écrit par les Brahmanes), des Aranyakas (des traités des
habitants des foréts) et des Upanishads (matériel philosophique et spéculatif).!!

Aujourd’hui, les pratiques et croyances populaires hindoues dérivent davantage de la deuxieme
catégorie d’Ecritures : Smriti. Smriti signifie « ce dont on se souvient » et inclut des textes
importants, notamment les Puranas, Mahabharata et Ramayana. En fonction de 1’emplacement
géographique, il est courant d’avoir des traditions autochtones qui s’y ajoutent. Contrairement aux
Sruti, les Smriti ont une origine terrestre et sont plus largement accessibles aux personnes
ordinaires. Contrairement au christianisme, I’hindouisme a une vision plus vague de la normativité
ou de I’orthodoxie, ce qui limite I’importance des Sruti, tandis que les Smriti revétent une plus
grande importance pratique. A noter que moins de 5% des hindous ont une vague connaissance
des Sruti et moins de 1% comprennent bien son contenu.'? Tout cela montre que la compréhension
de la canonicité, de ’inspiration et de I’autorité des Ecritures hindoues n’est pas exactement la
méme que dans le christianisme. L’idée d’un corpus central de textes inchangés, les Vedas, existe,
mais s’accommode facilement d’autres écrits, d’ou le besoin d’examiner plus attentivement les
points communs et les différences dans la vision de I’inspiration, de I’autorité et de la canonicité
des Ecritures dans les deux religions.

7 James Laine, « The Notion of ‘Scripture’ in Modern Indian Thought » (La notion d’Ecritures dans la pensée indienne
moderne), Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute (Annales de 1’Institut de recherches orientales de Bhandarkar,
n°1/4 (1983) : p. 167.

8 Ibid.

9 Timothy C. Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a ‘Tutor’ to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles
servir de « tuteur » pour mener a Christ ?), dans The Enduring Authority of the Christian Scriptures (L’autorité persévérante des
Ecritures chrétiennes), éd. D. A. Carson (Grand Rapids : Eerdmans Publishing Company, 2016), p. 1074.

10 Kenneth Kramer, World Scriptures : An Introduction to Comparative Religions (Les Ecritures du monde : introduction
aux religions comparées) (New York : Paulist Press, 1986), p. 23.

I Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a ‘Tutor’ to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de « tuteur

» pour mener a Christ ?), p. 1073-74.

12 Jean Holm et John Westerdale Bowker, Sacred Writings (Les Ecritures sacrées) (Londres : Pinter Publishers, 1994),
p- 72.

67



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

3. Points communs et différences entre les Ecritures hindoues et
chrétiennes

Méme au sein d’'une méme religion, tous les hindous et tous les chrétiens ne s’accordent pas
précisément sur la nature de ’inspiration, de ’autorité et de la canonicité. Par exemple, tous les
hindous ne s’accordent pas sur le nombre d’Upanishads, pas plus que tous les chrétiens ne
s’accordent pas sur la définition exacte de l’inspiration, encore moins de l’inerrance. Par
conséquent, au lieu de se concentrer sur la différence entre inerrance limitée et illimitée ou sur le
nombre d’Upanishads, j’en proposerai ici un apercu global. Par exemple, je considére comme
inspirés les seuls 66 livres de la Bible, méme si certains chrétiens reconnaissent plus de 66 livres
inspirés. Je tiens aussi pour acquis le fait que les Vedas constituent les textes qui font autorité dans
I’hindouisme, puisque tous les hindous les reconnaissent. A partir de 13, nous examinerons les
similitudes et différences entre la conception des Ecritures de ces deux religions.

3.1 Points communs

Avant d’aborder les différences, je me concentrerai sur trois similitudes. D’abord, derriere le
concept d’Ecritures hindoues et chrétiennes, on retrouve une Parole éternelle et inchangeable, que
les hindous appellent anhata sabda (anhata signifie « non frappé » et sabda signifie « souffle »),
tandis que les chrétiens la rapportent au Dieu trinitaire. Les chrétiens ont maintenu un lien intime
entre Dieu et sa Parole, au point ou 13 ou est la Parole de Dieu, Dieu lui-méme est présent.'® Le
Dieu trinitaire est un Dieu de communication : il communique lui-méme de toute éternité, en tant
que Pere, Fils et Saint-Esprit, le Fils avec le Pere et le Saint-Esprit, le Saint-Esprit avec le Pére et
le Fils. Certains ont fait de cet attribut une fonction essentielle de Dieu, sans laquelle il ne serait
pas Dieu.'* Cet attribut divin se manifeste le plus clairement en Jésus, appelé la Parole de Dieu.
Jean 1:1 dit que la Parole était « au commencement » (pas « depuis le commencement »). L’accent
est mis sur la préexistence éternelle de la Parole.!> La Parole éternelle (Dieu) se distingue du
support créé par lequel elle est communiquée (la Bible), mais c’est par la Parole (la Bible) et par
I’Esprit que nous connaissons la pleine révélation de la Parole (Jésus). Méme s’il est inexact de
dire que I’Ecriture est Dieu, il serait tout aussi incorrect de séparer les deux, car « Dieu et sa Parole
sont toujours présents ensemble ».!® Ainsi, la Bible est constituée des véritables paroles et
expressions de Dieu lui-méme,!” qui reflétent ’existence éternelle de la Parole.

13 John M. Frame, The Doctrine of the Word of God (La doctrine de la Parole de Dieu), A Theology of Lordship
(Théologie de la seigneurie) 4 (Phillipsburg, New Jersey : P&R Pub., 2010), p. 40-48.

14 Ibid., 48. John M. Frame, Systematic Theology: An Introduction to Christian Belief (Théologie systématique :

introduction a la foi chrétienne) (Phillipsburg, New Jersey : Presbyterian & Reformed, 2013), p. 522-24.

15 Craig S. Keener, The Gospel of John: A Commentary (L’Evangile de Jean : commentaire) (Grand Rapids : Baker

Academic, 2003), 1:369.
16 Frame, Systematic Theology (Théologie systématique), p. 521.

17 Frame, The Doctrine of the Word of God (La doctrine de la Parole de Dieu), p. 48.

68



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

De manicre similaire, dans 1’hindouisme, la Parole « resplendit éternellement a travers tout
’univers », symbolisée par OM.'® Cette parole, sans étre forcément identifiée a un Dieu personnel
ou au Brahma, est incréée et éternelle, comme dans la pensée chrétienne.'® Sans partager le lien
entre Dieu et sa Parole, les hindous, comme les chrétiens, croient que la vérité des Ecritures
n’émane pas, a I’origine, que de leurs auteurs humains : ceux-ci ont mis les paroles par écrit, mais
leur référent, ou leur véritable sens, dépasse I’intention des rsis (« ceux qui voient » ; les rsis sont
ceux qui ont regu et enregistré le message transcendantal, une autre analogie avec la pensée
chrétienne). D’apres ’école de pensée L’Advaita Vedanta, la capacité des mots a signifier un
référent spécifique ou a dénoter un objet ne dépend pas d’un agent personnel, mais leur est
intrinséque.?® Cette assertion ne veut pas dire que les mots ont un sens lorsqu’ils sont sortis de tout
contexte, mais qu’y a pas d’agent personnel qui leur confére ou leur impose un sens. Au contraire,
leur sens, sans étre une convention établie, est éternellement inhérent a leur nature.?' Si le sens des
mots et des phrases n’est pas conventionnel, mais a un sens référentiel, une difficulté demeure
pour L’ Advaita Vedanta : celle d’expliquer quelles sont ses références objectives, puisqu’il est nié
qu’il existe une entité personnelle autre que Brahma.?? Notre objectif ici est cependant de mettre
en avant I’idée commune d’éternité des mots, qui ne constituent pas la réalité, mais la représentent.

Les sons audibles, que les rsis ont entendus et saisis de maniére répétée au début de chaque
cycle créatif, ont été mis par écrit dans les Sruti. Le débat entre certains philosophes hindous tourne
maintenant autour de la question de savoir en quoi exactement les Vedas sont éternels, pas s’ils le

t.23 Dans ce sens, les hindous peuvent qualifier leurs Ecritures de saintes, non seulement parce

son
qu’elles contiennent les paroles transcendantales sacrées, mais aussi parce que ces paroles sacrées

sous leur forme écrite sont la représentation du transcendantal divin.?*

18 Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a 'Tutor? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de « tuteur »),
p. 1072.

19 For further discussion of the eternality of sabda, see Barbara A. Holdrege, Veda and Torah: Transcending the

Textuality of Scripture (Albany: State University of New York Press, 1996), 117-20.

20 K. Satchidananda Murty, Revelation and Reason in Advaita Vedanta (Révélation et raison dans Advaita Vedanta)

(Waltair : Andhra University, 1959), p. 15.

2l Roy W. Perrett, An Introduction to Indian Philosophy (Introduction 4 la philosophie indienne), Cambridge

Introductions to Philosophy (Introductions a la philosophie de Cambridge) (Cambridge : Cambridge University Press, 2016),
p. 120-21.

22 Une des maniéres dont I’école Advaita Vedanta a essayé de résoudre cette incohérence apparente a été de distinguer le

sens primaire et secondaire. Le sens primaire (abhidha) est « le lien direct entre un mot et son sens, tel que la connaissance de ce
mot permet immédiatement de connaitre son lien a ce sens, [tandis que] le sens secondaire (laksana) d’un mot est le sens
indirect ou sous-entendu, compris quand le sens primaire n’est pas adapté au contexte. Laksana implique une sorte de
transfert de sens, en se servant d’un mot pour dénoter un référent différent de son sens normal, mais intimement lié¢ a
celui-ci. » Ibid., p. 131-33.

23 Murty, Revelation and Reason (Révélation et raison), p. 40-41.

24 C. Mackenzie Brown, « Purana as Scripture: From Sound to Image of the Holy Word in the Hindu Tradition » (Purana

en tant qu’Ecriture : du son a I’image des Ecritures saintes dans la tradition hindoue), History of Religions (Histoire des religions)
26, n°1 (aolt 1986) : p. 81-82.

69



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Dans son étude comparative entre les Vedas et la Torah, sur laquelle nous reviendrons par la
suite, Barbara Holdrege observe que les deux traditions expliquent comment combler le gouffre
entre le divin/transcendantal et I’humain.? Bien qu’elles I’expriment différemment, elles partagent
Iaffirmation selon laquelle la Parole éternelle existe « au-dela du monde matériel ».%° Les deux
religions affirment fermement que les Ecritures sont éternelles et inchangeables.

Le deuxieéme point commun concerne la mise par écrit des mots d’existence transcendantale
(dans I’hindouisme) ou révélés par le Dieu trinitaire (dans le christianisme). En terminologie
chrétienne, le processus d’inscripturation s’appelle ’inspiration. Méme si employer ce terme pour
les Ecritures hindoues serait une imposition, I’idée d’un mécanisme transcendental, d une source
extérieure a la puissance de la nature qui « agit » conjointement avec la puissance humaine,
s’observe méme dans 1’hindouisme. La coopération entre I’immanent et le transcendantal, dans le
cas des Ecritures hindoues, varie en fonction de la catégorie d’Ecritures. Dans le cas des Smriti,
pour lesquels I’accommodation entre auteurs humains et intervention divine est plus ouverte, les
similitudes avec les Ecritures chrétiennes sont plus flagrantes. Méme dans le cas des Sruti, la
comparaison est plus plausible des lors que I’élément divin est reconnu, a condition qu’il le soit.
Par exemple, T. M. Manickam fait une comparaison en citant sa propre ceuvre pour expliquer la
révélation hindoue comme «cette manifestation par laquelle Dieu transmet son contenu
communicatif a la conscience de [’homme et I’homme expérimente cette manifestation de la
conscience divine comme le centre et la substance de sa propre conscience » (italiques dans
I’original).?’ Certaines écoles de pensée hindoues, comme Nyaya et Vaisesika, attribuent les Vedas

a Dieu (Isvara).?®

En fait, certains ont spéculé, et beaucoup défendu, que la compréhension
moderne des Ecritures sous leur forme écrite, Sruti ou Smriti, ainsi que leur interprétation, sont
largement influencées par le bouddhisme,” le christianisme,*® la logique occidentale’! et la
transformation moderne de 1’Inde au cours du XIX® Siécle.*? La question de ce qui précéde ou suit

n’invalide pas le fait que ’hindouisme a sa propre conception de ce qu’on appelle I’inspiration.

25 Holdrege, Veda and Torah (Le Véda et la Torah), p. 327-28.
26 Ibid., p. 327.

27 D. S. Amalorpavadass, éd., Research Seminar on Non-Biblical Scriptures (Séminaire de recherche sur les Ecritures non

bibliques) (Bangalore, Inde : Nat’l Biblical, Catechetical and Liturgical Ctr (Centre national biblique, catéchétique et liturgique),
1974), p. 334.

28 Cheever Mackenzie Brown, God as Mother: A Feminine Theology in India: An Historical and Theological Study of the

Brahmavaivarta Purana (Dieu mére : une théologie feminine en Inde — Etude historique et théologique de Brahmavaivarta
Purana) (Hartford, Vermont : Claude Stark & Co, 1974), p. 10.

29 Brown, « Purana as Scripture » (Purana en tant qu'Ecriture), p. 80-81.

30 Laine, « The Notion of ‘Scripture’ » (La notion d’Ecriture), p. 169-72.

31 Wilfred Cantwell Smith, What Is Scripture? : A Comparative Approach (Qu’est-ce que 1’Ecriture ? Approche

comparative) (Minneapolis : Fortress Press, 1993), p. 138-39.

32 Ursula King, « Some Reflections on Sociological Approaches to the Study of Modern Hinduism » (Quelques réflexions

sur les approches sociologiques dans I'étude de I'hindouisme moderne), Numen 36, n°1 (juin 1989) : p. 79-82.

70



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Le processus d’obtention et d’inscripturation de la révélation implique une intervention
humaine dans les deux religions. Dans le christianisme, il s’agit des prophétes, apotres et autres
serviteurs de Dieu qui font partie de la communauté de son alliance. Dans I’hindouisme, il y a les
rsis. Nous devons reconnaitre que le concept précis de révélation, tel que le comprennent les
chrétiens, est incompatible avec I’ Advaita Vedanta (1’école du non-dualisme), car dans 1’ Advaita
Vedanta, le Brahma (la réalité ultime) et I’atman (le soi individuel) sont intimement li¢s, tandis
que dans la foi chrétienne, celui qui communique la Révélation et celui qui la recoit sont deux
personnes distinctes. Ce n’est pas le cas dans 1’Advaita Vedanta, méme si des modifications
tardives ont fait émerger le concept d’Iévara (Dieu personnel). On peut cependant défendre, bien
que non sans difficultés, que méme si I’atman est le Brahma, cette connaissance de la réalité ultime
ne peut étre atteinte qu’en se transcendant soi-méme. L’objectif de I’individu est donc
d’expérimenter 1’unité avec cette réalité¢ ultime. Le rsis, par sa méditation et sa contemplation,
développe une faculté mystique qui le met au contact d’une entité suprasensorielle.>* Mon but n’est
pas ici de défendre I’ Advaita Vedanta, mais d’établir un paralléle. Par la contemplation, les agents
humains, rsis, sont capables de « voir » et d’« entendre » les paroles®* qui font écho a I’éternité>
et de les transmettre oralement a un cercle restreint de disciples choisis pour cette tache, qui
finissent par les mettre par écrit. Thomas Coburn pense que ce mélange de métaphore (voir et
entendre) n’est pas arbitraire, mais a pour but de transmettre la « nature holistique et suprémement
saisissante de 1’expérience » du rsis pour saisir la « révélation ».3® Autrement dit, il y a un élément
de connaissance expérimentale directe de phénomeénes supersensibles.?’

Les rsis ont aussi composé, faconné et produit des hymnes en I’honneur de la transcendance.
Ce faisait, ils ne créaient rien de nouveau, mais fagonnaient I’hymne a partir de la substance qu’ils
avaient recue.®

Pour comprendre la vision chrétienne de I’inspiration, il est utile de garder trois aspects a
I’esprit : Dieu est la source, les hommes sont ses instruments et le texte écrit, le produit. Dieu a
supervisé les auteurs bibliques ; ainsi, les Ecritures sont « inspirées de Dieu » (2 Tim. 3:16)*° au
travers des hommes. Cette idée est conforme a 1’affirmation biblique selon laquelle « ce n’est pas

3 J. Gonda, The Vision of the Vedic Poets (La vision des poétes védiques) (La Haye, Pays-Bas : Mouton & Co, 1963),
p- 18.

34 1’idée de voir Dieu se manifester et d’entendre sa voix est aussi un élément central de la révélation chrétienne.

Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 253-324. Selon Bill T. Arnold, dans le Pentateuque, « dans la plupart des
cas, I« apparition » prend la forme d’un communiqué verbal de Dieu, au lieu d’une vision physique. » Arnold, « Divine
Revelation in the Pentateuch » (La Révélation divine dans le Pentateuque) (présentation, Advanced Research Program
Interdisciplinary Colloquium (Colloque interdisciplinaire du programme de recherche avancé), Asbury Theological Seminary
(Séminaire théologique d’Asbury), Wilmore, Kentucky, 13 octobre 2017).

35 Rig Veda 10.777.1-2 ; 06.009.6 ; 06.009.6 ; 10.177.1-2 ; 03.026.8
Levering, Rethinking Scripture (Repenser les Ecritures), p. 109.
37 Holdrege, Veda and Torah (Le Vedah et 1a Torah), p. 231.

3 Ibid., p. 235.

Toutes les références et citations bibliques sont tirées de la Bible Louis Second.

71



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

par une volonté d’homme qu’une prophétie a jamais €té apportée, mais c’est poussés par le Saint-
Esprit que des hommes ont parlé de la part de Dieu » (2 Pierre 1:21, italiques ajoutés). Benjamin
Warfield commente bri¢vement ce verset : « Ce verset déclare que les hommes qui ont parlé de la
part de Dieu ont été élevés par le Saint-Esprit et amenés par sa puissance a accomplir ce pourquoi
ils avaient été choisis. »*® Au final, le message regu et mis par écrit par les auteurs bibliques
dépasse leur seule expérience existentielle.

Enrester a ’impression que les auteurs bibliques n’étaient que des outils passifs entre les mains
d’un étre transcendantal serait non seulement une représentation erronée de la compréhension
chrétienne de I’inspiration, mais nous ferait aussi passer a coté de notre objectif d’établir une
similitude avec les Ecritures hindoues. Comme les rsis, les auteurs bibliques participaient
directement au processus de révélation et de mise par écrit de la Parole. L’inspiration, au sens

strict, ne prend effet qu’au moment de la rédaction des Ecritures,*!

t42

mais le processus de préparation
de la personnalité humaine a commencé déja auparavant.*> Dieu n’a rien imposé a personne.** On
peut donc parler a la fois de la théologie de Jean, de Paul ou de Pierre et de la théologie biblique.
Notre objectif est ici de souligner 1’idée que les auteurs bibliques ont bénéfici¢ d’une préparation
morale, spirituelle et méme académique pour écrire la Parole de Dieu. Les rsis et les auteurs
bibliques ont exercé leur volonté¢ et leur intelligence, tout en s’abandonnant a la force
transcendantale a I’ceuvre dans le processus d’inscripturation. Par conséquent, la Bible et les Sruti
sont tous deux considérés comme sans erreur.

La troisiéme similitude concerne 1’ontologie et 1’épistémologie. On peut établir un parallele
avec la compréhension chrétienne et hindoue du lien entre le réel (ontologie) et notre connaissance
du réel (épistémologie), en tout cas dans certaines traditions au sein des deux religions.** Les deux
maintiennent un lien étroit entre ontologie et épistémologie. Nous nous intéresserons davantage a
leur rapport entre elles, plutdt que d’en explorer chaque facette en détail. Dans les deux religions,
la vérité épistémologique est dérivée de la vérité ontologique/métaphysique et basée sur celle-ci.
Autrement dit, la vérité épistémologique, selon les termes de John Frame, est « la juste corrélation
entre langage et réalité ».** Dans I’hindouisme, la vérité ultime est Brahma. Le plus important n’est
pas le détail de la compréhension ontologique du réalisme (christianisme) ou de I’antiréalisme
(hindouisme védantique), mais le lien entre notre ontologie et notre épistémologie, au point ou

40 Benjamin Breckinridge Warfield et Cornelius Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et
autorité de la Bible) (Louisville : SBTS Press, 2014), p. 137.

4 Tbid., p. 160.

4 Contrairement 2 Warfield, Erickson met 1’accent sur le fait que I’inspiration s’applique a la fois aux auteurs et a leurs

écrits. Millard J. Erickson, Christian Theology (Théologie chrétienne) (Grand Rapids, Michigan : Baker Academic, 2005),
p. 242-44.

4 Warfield et Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et autorité de la Bible), p. 155-56.

4 La question de I’ontologie/métaphysique, de 1’épistémologie et de leurs rapports est largement débattue par les

philosophes et theologiens chrétiens. Il serait cependant juste d’admettre qu’il y a un large consensus autour du fait qu’ontologie
et épistémologie sont intimement liés et doivent donc forcément étre étudiés ensemble.

4 Frame, Systematic Theology (Théologie systématique), p. 525.

72



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

parler de I’un ne saurait aller sans évoquer I’autre. Ainsi, la vérité (épistémologique) des deux
religions est dans la bonne corrélation et représentation de 1’Ontos ultime.

L’hindouisme et le christianisme maintiennent tous deux un lien étroit entre la recherche
ontologique et épistémologique au sujet de leurs Ecritures respectives. Méme si différentes
approches épistémologiques chrétiennes de la recherche de la réalité ultime existent, elles
maintiennent toutes la Bible comme autorité finale dans notre quéte de vérité. La question des
moyens de connaissance est subjuguée a celle du réel ; ce sont les Ecritures qui, en fin de compte,
définissent le réel. Les chrétiens ne prétendent pas que la Bible explique tout sur tout : ils affirment
plutdt, comme I’indique a juste titre Kevin Vanhoozer, « la primauté épistémique de I’Evangile et
de son contexte canonique » dans la recherche de la vérité.*® On peut raisonnablement penser que
I’affirmation de Vanhoozer, selon laquelle les Ecritures chrétiennes constituent 1’autorité ultime
pour la connaissance religieuse, représente la conviction de beaucoup de chrétiens.

1,¥” Alvin Plantinga® et

Par exemple, la tradition réformée dans la lignée de Cornelius Van Ti
John Frame® lie strictement 1’épistémologie (et 1’éthique) a I’ontologie. Dru Johnson met en
opposition deux modes de connaissance de la Genese : la connaissance qui dépend ou qui ne
dépend pas de I’autorité de Dieu. Il défend qu’un processus de connaissance existait dé¢ja avant la
chute de I’humanité. La (bonne) maniere d’intégrer la connaissance n’est pas « d’explorer par la
réflexion la nature de la condition humaine », mais « d’écouter YHWH et en se laissant guider par
lui ».°° Pour lui, la faute de I’humanité dans le jardin a été de transférer au serpent son allégeance
a Dieu, lui conférant ainsi I’autorité sur les domaines ontologique, épistémologique et éthique. 11
affirme que I’autorité de laquelle est dérivé I’acte de connaissance est une dimension indispensable
de la connaissance biblique.’!

La tradition hindoue est similaire a la tradition chrétienne.>? Dharm Bhawuk écrit : « Dans la
tradition occidentale, on s’intéresse beaucoup a la conflation entre épistémologie et ontologie, |[...]
tandis que dans la vision du monde indienne, les deux vont de pair. » Son explication de

4 Kevin Vanhoozer, « Pilgrim’s Disgress: Christian Thinking on and about the Post/Modern Way » (La dérive du
pelerin : pensée chrétienne sur la voie (post-)moderne), dans Christianity and the Postmodern Turn (Le christianisme et la voie
post-moderne), éd. Myron B. Penner (Grand Rapids : BrazosPress, 2005), p. 86.

47 Cornelius Van Til, 4 Survey of Christian Epistemology (Apercu de 1’épistémologie chrétienne) (NP : den Dulk

Christian Foundation, 1969), p. 116-228.

4 Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief (Foi chrétienne garantie) (New York : Oxford University Press, 2000).

4 John M Frame, The Doctrine of the Knowledge of God: A Theology of Lordship (La doctrine de la connaissance de

Dieu : une théologie de la seigneurie) (Phillipsburg, New Jersey : P & R Pubishing, 1987), p. 104-64.

30 Dru Johnson, Scripture’s Knowing : A Companion to Biblical Epistemolog (La connaissance des Ecritures : un

compagnon de I’épistémologue chrétien) (Eugene, Oregon : Cascade Books, 2015), p. 21-23.
S Ibid., p. 18-32.

32 Je me dois de mentionner ici les importantes divergences entre les six écoles de philosophie hindoue ; je retrace

cependant ici une tendance particuliere sans souligner ces différences et nuances.

33 Dharm P. S. Bhawuk, Spirituality and Indian Psychology: Lessons from the Bhagavad-Gita (New York: Springer,

2011), 165-66.

73



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

I’interconnectivité entre épistémologie et ontologie, et de la primauté de cette dernicre, vaut la
peine d’étre reproduite ici :

[Cle qu’on appelle la connaissance peut étre réparti en trois catégories : le contrdleur, le soi et
tout ce qui I’entoure, et le controleur qui couvre ou imprégne le soi et tous les €léments qui
I’entourent. On part du fait que la connaissance ne se résume pas a savoir ce qu’il y a autour de
nous, dans toute la variété de ses entités et agents indépendants, mais a savoir que chacun de ces
éléments fait partie de Brahma et demeure sous sa domination.>*

De la méme manicere, Francis X. Clooney affirme : « Brahma est la source de I'intelligibilité
de la réalité matérielle et la connaissance de Brahma constitue 1’objectif ultime pour tout étre
intelligent, humain ou autre. »*> Il poursuit en affirmant que cette connaissance de la réalité ultime
«ne nous est accessible clairement qu’au travers du Veda, qui fait autorité, est reconnu fiable, et
que ceux qui cherchent la libération doivent étudier et prendre au sérieux dans ses moindres
détails. »°° Cette observation s’aligne sur 1’évaluation, par Sara Grant, de la conception des Sruti
par Sankara. Elle note que, pour Sankara, « la connaissance libératrice du Soi [...] n’est accessible
que par cette forme privilégiée de sabha pramana appelée sruti ».>

Les observations des auteurs ci-dessus s’accordent aussi avec la proposition de Satchidananda
Murthy?® et des interprétes de la tradition Purva-Mimamsa, qui affirment que le Veda est le moyen
et la justification de la connaissance du dharma.>® Le dharma se définit ici comme le devoir, la
bonne attitude a adopter, non seulement pour en tirer du mérite. Pour eux, cette justice est définie
par les Vedas.®® Autrement dit, la connaissance comme la maniére de connaitre le vrai devoir
viennent des Vedas. Cet enseignement n’est pas ¢loigné du christianisme : Dieu (et sa Parole)
définit le réel (ontologie), le bien (éthique) et la connaissance (épistémologie).

1

On pourrait encore mentionner d’autres similitudes,®' mais cela suffira pour cet article. On

obtiendrait cependant une représentation gravement erronée de ces deux religions et de leurs

54 Ibid., p. 165.

35 Richard V. de Smet et Bradley J. Malkovsky, New Perspectives on Advaita Vedanta: Essays in Commemoration of

Professor Richard de Smet, S.J. (Nouvelles perspectives sur Advaita Vedanta : essais en commémoration du professeur Richard
de Smet, S.J.), Studies in the History of Religions (Etudes d’histoire des religions), vol. 85 (Leiden : Brill, 2000), p. 33.

%6 Ibid.

57 D. S. Amalorpavadass, Research Seminar on Non-Biblical Scriptures (Séminaire de recherche sur les Ecritures non

bibliques), p. 344-45.

38 1l rapporte que les trois formes de révélation, sur quatre en tout, sont liées aux Vedas. Voici comment il résume la

seconde forme : « Le Veda révélé par Dieu au commencement de chaque éon contient la vérité finale sur le Dharma et le
Brahman ». Murty, Revelation and Reason in Advaita Vedanta (Révélation et raison dans Advaita Vedanta), p. 10.

% Ganganatha Jha Mahamahopadhyaya et Umesha Mishra, Pirva-Mimamsa in Its Sources (Purva-Mimarnsa dans ses

sources), Library of Indian Philosophy and Religion (Bibliotheque de philosophie et de religion indienne), éd. par S.
Radhakrishnan (Benares : Benares Hindu University, 1942), p. 175-78.

60 Ibid., 173.

6 Un autre aspect similaire 1ié au concept d’inspiration est I’existence des Ecritures sous forme orale avant leur mise par

écrit. La transition de la forme orale vers la forme écrite a été beaucoup plus rapide dans 1’hindouisme que dans le christianisme,
mais les Ecritures ont longtemps continué a exister (et existent méme encore, pour 1I’hindouisme) sous forme orale dans les deux
religions. Avant la canonisation (la reconnaissance officielle du texte inspiré), certains textes chrétiens étaient déja mis par écrit,

74



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Ecritures en mentionnant uniquement leurs similitudes. Quelles qu’en soient les ressemblances, il
y a aussi des différences théologiques et philosophiques qui ne peuvent étre ignorées.

3.2 Différences

Je mettrai I’accent ici sur trois différences cruciales entre la compréhension hindoue et chrétienne
des Ecritures, au niveau de leur nature, de leur étendue et de leur objectif, trois questions
intimement liées entre elles et aux trois points communs que nous avons mentionnés. La premiere
s’intéresse a quelle est la différence fondamentale entre les deux Ecritures, la deuxiéme a ce en
quoi elles sont différentes et la troisieme, a ce qui fait qu’elles sont différentes. Pour le formuler
autrement, méme s’il y a des similitudes entre les deux Ecritures sur le plan de I’éternité de la
Parole, leur conception de ce qu’est la Parole éternelle, de la manicre de se I’approprier et de la
raison pour laquelle il est important de se I’approprier, est différente.

D’abord, dans le christianisme, la Parole éternelle est inséparable du Dieu personnel, qui est
différent de la création, tandis que dans 1’hindouisme, la Parole éternelle est soit impersonnelle,
soit personnelle, mais intrinsequement liée a la création. Nous avons déja mentionné le fait que,
dans le christianisme, la Parole de Dieu ne peut étre séparée de Dieu lui-méme, tout comme un
rayon du soleil ne peut étre séparé du soleil. C’est en partie pour cette raison que Karl Barth a
tellement insisté sur le fait que la révélation doit étre personnelle, pas propositionnelle. D’autres
ont cependant démontré les limites de la distinction entre personnel et propositionnel.®> Méme en
définissant la révélation comme propositionnelle, on ne passe pas forcément d’une relation entre
soi et un autre étre personne a une relation entre soi et un objet impersonnel.®*

Dieu, du fait de sa nature trinitaire, est un Dieu qui communique. Dans le christianisme, le
Dieu trinitaire est au cceur de la dispensation de la Parole éternelle. Michael Horton 1’exprime
parfaitement ainsi : « Le Pére parle par le Fils et par le parfait intermédiaire de I’Esprit. »** Nous
avons mentionn¢ aussi le fait que Jésus-Christ est I’incarnation de la Parole. Il est 1’objet de la
révélation divine (Jean 5:39) et de I’incarnation de la Parole de Dieu (Jean 1:1-14). Nous avons vu
aussi que toute I’Ecriture est révélée par inspiration du Saint-Esprit (2 Tim 3:16). Dans le
christianisme, derriere la Parole révélée, il y a un révélateur, un Dieu trinitaire, personnel, a la fois
immanent et transcendant. Il n’en est pas ainsi dans I’hindouisme.

tandis que d’autres ’ont été a ce moment-l1a. Les lettres et circulaires des Apotres sont un exemple de textes déja écrits, tandis
que les traditions orales, qui ont finalement ét€¢ mises par écrit, sont un exemple de rédaction tardive. En appliquant le méme
principe aux Ecritures hindoues, elles nous sembleront moins étranges que de prime abord. Vempeny, /nspiration in the Non-
Biblical Scriptures (L'inspiration dans les Ecritures non bibliques), p. 14-19. Je ne voudrais cependant pas laisser I’impression
que je cautionne les comparaisons sans esprit critique entre les deux religions, notamment le fait de faire des divinités hindoues
des figures de Christ. Tous les hommes ont accés a la révélation générale et aux bénédictions qui en découlent, mais les Ecritures,
en tant que révélation divine spéciale et finale, demeurent I’aune a laquelle de teles affirmations doivent étre mesurées.

%2 Timothy C. Tennent, Christianity at the Religious Roundtable: Evangelicalism in Conversation with Hinduism,

Buddhism, and Islam (Le christianisme a la table ronde des religions : 1'évangélisme en dialogue avec I'hindouisme, le
bouddhisme et l'islam) (Grand Rapids, Michigan : Baker Academic, 2002), p. 51-52.
9 Erickson, Christian Theology (La théologie chrétienne), p. 221.

% Horton, The Christian Faith (La foi chrétienne), p. 156.

75



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

L’Advaita Vedanta, 1’école de philosophie hindoue la plus ancienne et peut-&tre la plus
importante, adhére a un non-dualisme strict. Cette école fondée par Sankara parle de Brahma, la
réalité ultime, de deux maniéres : saguna Brahma and nirguna Brahma, ce dernier étant le niveau
ultime de réalité, le stade auquel le Brahma n’a plus de forme (nir signifie sans et guna, attributs)
et ne peut étre décrit comme ayant des qualités spécifiques. Au niveau précédent, Brahman est
décrit comme ayant certains attributs, mais les qualités qui lui sont attribuées ne sont que des
projections imparfaites de nos limites humaines,®® tandis que Brahman est essentiellement
impersonnel.

Par conséquent, pour I’école L’Advaita Vedanta, le sujet derriére la révélation n’est pas un
Dieu personnel, mais les rsis deviennent eux-mémes sujets. Tandis que dans le christianisme, le
divin descend parmi les humains, dans 1’hindouisme, les rsis s’élévent jusqu’au domaine du

transcendant.®¢

Le premier est centré sur Dieu, tandis que I’autre est centré sur soi.

Le concept hindou d’un Dieu personnel aux sources de la Parole éternelle est une réification
du concept de Brahma. Ramanuja, insatisfait du non-dualisme de Sankara, a cherché a réconcilier
le paradoxe d’un et plusieurs dieux.%” Cette école de pensée est connue sous le nom de dualisme
modifié. Timothy Tennent précise cependant que Ramanuja a situé la « pluralité » au sein de
Brahma 1’unique, plagant tout 1’ordre créé dans le seul corps de Brahma.®® Ainsi, méme avec ce
modele, la notion d’une relation personnelle, au sens chrétien, est inenvisageable, car le modéle
de Ramanuja présente soit une vision moniste de la réalité, dans laquelle Brahma est la somme de
tout, soit une réalité relativiste, dans laquelle coexistent des réalités multiples (dieux et déesses).
Dans les deux cas, le personnel est dissous dans I’impersonnel. La remarque de Holdrege selon
laquelle le Veda est « décrit comme 1’accomplissement d’une réalité impersonnelle et non comme
une union avec un Dieu personnel »®, est vraie dans les deux écoles de Sankara et de Ramanuja.

Le deuxiéme point de divergence concerne 1’étendue des Ecritures. La nature concerne les
caractéristiques et 1’agent de la révélation, tandis que I’étendue concerne I’appropriation de la
Parole éternelle. Dans le christianisme, le lien entre la Parole révélée et le Dieu personnel implique
la discussion et, parfois, d’intenses désaccords sur le sens du texte. Méme si le sens d’une phrase
n’est pas toujours li¢ a 1’état psychologique de 1’agent, le christianisme évangélique maintient que
le sens du texte biblique ne peut étre sépar¢ de I’intention de 1’auteur et de Dieu. Par conséquent,
I’élément cognitif devient un point crucial. S’il y a un révélateur, découvrir ce qu’il a voulu
communiquer est un facteur-clé. Les questions de savoir si les auteurs du Nouveau Testament ont
respecté I’intention de ceux de I’ Ancien, si le texte n’a qu’un sens unique ou s’il y a un sens plus
global dont les auteurs étaient conscients (Sensus plenior), quel était le rapport entre Dieu et les

% Tennent, Christianity at the Religious Roundtable (Le christianisme a la table ronde des religions), p. 41-42.

% Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et 1a Torah), p. 328.
7 Tennent, Christianity at the Religious Roundtable (Le christianisme a la table ronde des religions), p. 43.

68 Tbid., p. 44.

% Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 330.

76



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

auteurs humains, etc.,”’ présupposent un agent de communication a la source du texte, dont
I’objectif doit étre respecté et maintenu. C’est pourquoi le christianisme prend 1’orthodoxie et
I’hétérodoxie tres au sérieux. Méme si d’autres facteurs politiques et culturels doivent étre pris en
compte, les désaccords fermes entre I’Eglise d’Occident et d’Orient sur des sujets théologiques, la
question de la canonicité, le développement des premiers Crédos, la Réforme, etc., reflétent tous
la volont¢ de I'Eglise de maintenir 1’orthodoxie, laquelle présuppose la fidélité aux
commandements, ce qui implique 1’existence d’un législateur personnel.

C’est pourquoi les évangéliques comprennent la canonicité comme la reconnaissance, par
1’Eglise, de ce que sont les Ecritures, non comme un jugement a ce sujet.”! Les critéres de définition
de la canonicité, comme I’apostolicité (I’association d’une ceuvre aux Apdtres), 1’orthodoxie (sa
conformité a la régle de foi de I’Eglise), I’emploi ecclésial (son acceptation a grande échelle par
I’Eglise primitive), etc., sont importants pour déterminer quels textes doivent ou non étre inclus
dans le Canon. Les différents textes ont cependant été retenus ou omis en fonction de leur propre
autorité et non de celle de I’Eglise, car ce sont eux, pas elle, qui sont inspirés,’? ainsi que Michael
Horton I’exprime succinctement : « L’autorité ultime est toujours extérieure a nous, et méme a
I’Eglise, elle et nous n’étant jamais qu’auditeurs de la Parole et récepteurs de son jugement et de
sa justification. »”® Par conséquent, ’inclusion et I’omission de textes dans le Canon a été I’objet
d’un débat important, car le Canon chrétien est un ensemble figg.

Dans I’hindouisme, au contraire, le sens/contenu (artha) du texte est souvent subordonné au
son (sabda), bien que pas forcément distinct de celui-ci.”* Par conséquent, la notion d’orthodoxie
n’est pas aussi importante que dans le christianisme. Avant la mise par écrit des Ecritures de crainte
qu’elles soient perdues, elles étaient jalousement gardées par les Brahmanes et transmises
oralement. Les Brahmanes avaient la responsabilité de préserver la puret¢ du son de toute
contamination extérieure.”> D’aprés Frits Stall, les hindous « n’ont pas de tradition de préservation
du sens, laquelle est considérée comme un passe-temps purement individualiste ».”® C’est
pourquoi, ils se concentrent moins sur le contenu que sur la forme des paroles transcendantes.’’
Thomas Coburn I’explique adroitement en ces mots : « Pour beaucoup d’hindous, la sainteté des

70 G. K. Beale, The Right Doctrine from the Wrong Texts? Essays on the tUse of the Old Testament in the New (La juste
doctrine a partir des mauvais textes ? Essais sur les références a I'Ancien Testament dans le Nouveau) (Grand Rapids, Michigan :
Baker Books, 1994).

71 Kostenberger, Kellum et Quarles, The Cradle, the Cross, and the Crown (Le berceau, la croix et la couronne), p. 4-5.
72 Horton, The Christian Faith (La foi chrétienne), p. 172.

3 Ibid., p. 194.

74

Brown, « Purana as Scripture » (Purana en tant qu'Ecriture), p. 73-74.

75 Frits Stall, « The Concept of Scripture in the Indian Tradition » (La notion d’Ecriture dans la tradition indienne), dans
Sikh Studies: Comparative Perspectives on a Changing Tradition (Etudes du sikhisme : perspectives comparées sur une tradition
changeante), éd. Mark Juergenmeyer et N. Gerald Barrier (Berkeley : Graduate Theological Union, 1979), p. 122.

76 Ibid.

77 Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 333.

77



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

paroles saintes ne dépend pas de leur intelligibilité. Au contraire, elle apparait souvent comme
inversement proportionnelle a la compréhensibilité. »”® C’est 1’élément phonétique, non pas
1’élément cognitif, qui constitue 1’élément-clef de leurs Ecritures. Méme dans Smriti, ou la part
divine de la révélation est davantage mise en avant,” 1’élément cognitif est plus important que le
phonétique. Cela vaut la peine de citer intégralement J. Gonda a ce sujet :

Le divin, le Supréme, prend la forme de sons substantialisés par des mantras, par lesquels
Il révéle des aspects particuliers de son étre. Ces mantras, qui existent dans 1’esprit humain,
dans les ames incarnées, « fonctionnent » ou sont efficaces quand la conscience humaine
de ’adorateur aspirant a I’accomplissement de soi parvient & I’union avec la Conscience

qui se manifeste sous la forme de mantras. Pour obtenir 1’effet souhaité, le mantra doit étre
80
t.

prononcé correctemen

Méme si Gonda parle de [’effet souhaité et d’atteindre un objectif spécifique, ce qui implique

du sens et un dessein, le plus important n’est pas de discerner un contenu cognitif spécifique. Les
mantras se concentrent sur le phonétique, sur la répétition de paroles et de sons. James Laine
affirme que des personnalités comme Ram Mohan Roy ont joué un role déterminant dans le
passage de I’emploi du Veda comme un instrument de chants rituels a « un texte a examiner et,
surtout, dont le sens revét des conséquences sociales collectives immédiates. »*! Ce changement a
cependant fait face a une forte résistance dans certains milieux, car, toujours d’apres Laine, la
notion de vérité scripturaire « raisonnée a partir du discours ou dérivée exégétiquement » était une
idée novatrice.®? Ainsi, les hindous se sont longtemps opposés & la mise par écrit des Ecritures
orales, 1’image écrite étant considérée comme un obstacle au son sacré.®* Wilfred Cantwell Smith
observe que méme « au XVIII® Siecle, des visiteurs européens en Inde se sont demandés si les
Vedas existaient vraiment, puisque personne ne semblait en avoir jamais vu de copie. »** Bien que
les Vedas soient considérés comme faisant autorité, les hindous croient que la vérité ne se trouve
pas en premier lieu dans les textes, mais par la voie mystique ou existentielle, a I’aide des gourous.
Contrairement a la vision chrétienne des Ecritures, dans laquelle ¢’est d’abord le texte qui fait
autorité, les hindous octroient 1’autorité a des personnes, comme les gourous, ainsi qu’a I’individu
en général. C’est ironique : d’un coté, derriére les Ecritures chrétiennes, il y a un Dieu personnel,

78 Levering, Rethinking Scripture (Repenser les Ecritures), p. 112.

7 Tennent, « Can the Hindu Scriptures Serve as a "Tutor" to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de

« tuteur » pour mener a Christ ?), p. 1074.

80 Gonda, The Vision of the Vedic Poets (La vision des poétes védiques), p. 66.

81 James. Laine, « The Notion of ‘Scripture’ in Modern Indian Thought » (La notion d'Ecritures dans la pensée indienne

moderne), p. 169.
2 Ibid, p. 171.
8 Smith, What Is Scripture? 133-139.

84 Ibid., p. 139.

78



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

dont la révélation est a présent communiquée sous forme écrite et aux intentions duquel il est
important de se soumettre ; de I’autre, derriére les Ecritures hindoues, il y a un agent impersonnel
et la fidélité a ses desseins appartient d’abord aux rsis et a I’individu. La cognition védique n’étant
pas une question de connaissance cognitive de la volonté éternelle d’un agent personnel, mais
d’unité avec Brahma par I’expérience directe de phénomenes suprasensoriels, le contenu védique
ne peut étre transmis que comme une veérité cognitive, mais toute la personne doit I’expérimenter.
La vérité peut et doit étre cherchée, non pas en opposition aux Ecritures hindoues, mais
indépendamment de celles-ci. Les rsis, ayant vécu cette expérience suprasensorielle et accédé a la
transcendance,® sont a présent capables de guider et d’assister les autres afin de leur permettre
d’atteindre ce but a leur tour. Ainsi, 1’assertion de Smith que le véritable sens des Ecritures est
dérivé, non du texte, mais du cceur et de ’esprit du lecteur,®® semble s’appliquer aux Ecritures
hindoues.

Dans I’hindouisme, la question du réle de la communauté hindoue concernant la canonicité du
texte est moins importante que dans le christianisme. Les Brahmanes font office d’autorité
magistérielle chargée de la préservation des Vedas, mais la grande majorité des hindous ont réalisé
I’ajout d’autres Ecritures comme faisant autorité. Dans ce processus, méme les Brahmanes ont
accepté ces textes supplémentaires dans leur Canon. Le concept de Canon fermé n’existe pas dans
I’hindouisme, du moins pas dans le sens chrétien. Tandis que les chrétiens définissent leurs
croyances et leurs pratiques en se basant sur les Ecritures, les hindous ont réifié leurs croyances en
fonction de leurs pratiques. En fait, des versions de 1’hindouisme qu’on pourrait considérer comme
incompatibles, voire contradictoires, comme le dualisme Sankhya, I’atomisme Vaisesika, le
ritualisme athée Mimamsa et le monisme védantique, sont toutes maintenues comme faisant partie
de I’hindouisme.?” Ce n’est pas le cas du christianisme, qui considére comme fondamentale la
relation entre les Ecritures et la communauté ecclésiale, ce qui nous améne au prochain point de
divergence.

Le troisiéme point de divergence entre les Ecritures hindoues et chrétiennes concerne leur
objectif. Dans le christianisme, les Ecritures et la communauté ecclésiale sont inséparables,
1’objectif premier des Ecritures étant d’équiper I'Eglise et d’attirer les hommes a Dieu. Qu’elles
révélent la nature de Dieu, la condition humaine ou Jésus-Christ, les Ecritures sont données pour
servir de moyen afin d’équiper le lecteur pour vivre une vie juste. 2 Timothée 3:16 dit : « Toute
écriture est inspirée de Dieu, et utile pour enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour instruire
dans la justice » (italiques ajoutés). En fait, un des premiers buts de I’incarnation de la Parole,
Jésus-Christ, était précisément de permettre a ’humanité de la recevoir, afin de devenir enfants de

85 Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 229-231.

8 Wilfred Cantwell Smith, « The True Meaning of Scripture: An Empirical Historian’s Nonreductionist Interpretation of

the Qur’an » (Le véritable sens de 1'Ecriture : interprétation non-réductionniste du Coran par un historien empirique),
International Journal of Middle East Studies (Journal international d'études moyen-orientales), n°4 (1980) : p. 505.

87 Vempeny, Inspiration in the Non-Biblical Scriptures (L'inspiration dans les Ecritures non bibliques), p. 12.

79



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Dieu. L’idée de justice exprime la norme de conformité a la volonté de Dieu, qui a donné sa Loi.5®
Nous devenons plus justes et davantage semblables a Dieu, non seulement en acquérant de
nouvelles connaissances cognitives, bien que ce soit important, mais en suivant ses
commandements. C.C. Newman le résume briévement ainsi : « L’humanité exprime sa justice par
et A travers son obéissance loyale » aux commandements de Dieu.®® Les Ecritures chrétiennes ont
¢été révélées afin de nous permettre de nous rapprocher du Dieu trinitaire.

En fonction de leur affiliation dénominationnelle, les chrétiens ont articulé différemment le
besoin et I’importance de prendre part a la vie de Dieu. Pour les orthodoxes, la mission chrétienne
va au-dela de la seule « proclamation de vérités et principes éthiques [et] consiste a appeler les
hommes a I’union avec Dieu », c. a d. a participer a I’énergie, non pas a ’essence divine (théose).”
De méme, la tradition réformée a mis I’accent sur le concept d’union avec Christ et certains ont
aussi, comme les orthodoxes, formulé une définition réformée de la théose.”! Malgré ces nuances
d’articulation, les chrétiens s’accordent unanimement a dire que 1’objectif premier des Ecritures
est d’aider I’Eglise & entrer en relation avec le Dieu trinitaire.

Tandis que les Ecritures chrétiennes se concentrent sur Dieu qui cherche les hommes, les
Ecritures hindoues se concentrent sur ’humanité et sa quéte de Dieu ou de transcendance. Par
conséquent, la relation interpersonnelle n’est pas la premiére priorité des Ecritures hindoues. Pour
les rsis en particulier et les hindous en général, les hommes prennent I’initiative de 1’union avec
les dieux/la transcendance. Tandis que le christianisme met 1’accent sur une réponse positive, sur
I’obéissance, 1’acceptation et la soumission a la révélation pour obtenir une vie théotique (unie a
Dieu), I’hindouisme enseigne qu’on parvient au Moksha par I’application de techniques acquises
par soi-méme, comme les mantras, la méditation et les enchantements.’?

Au vu de I’'importance que le christianisme accorde a la relation personnelle avec le Créateur,
par opposition a I’accomplissement de soi impersonnel de 1’hindouisme, les points communs entre
les deux religions semblent insignifiants quand on les compare aux différences. Par conséquent,
les chrétiens doivent prendre garde a éviter les équivalences abusives, a fortiori a ne pas présumer
ou spéculer que les deux religions ne seraient que différentes voies qui meneraient au méme Dieu.
L’hindouisme comme le christianisme cherchent a répondre a la question de la transcendance de
la révélation et de la maniére dont ’homme peut se ’approprier. Le christianisme part du haut,
I’hindouisme du bas, de sorte que leurs conclusions sont opposées, au point ou une étude

8 Daniel G. Reid, éd., The IVP Dictionary of the New Testament : A One-Volume Compendium of Contemporary Biblical

Scholarship (Dictionnaire IVP du Nouveau Testament : recueil de recherches bibliques contemporaines en un volume) (Downers
Grove, Illinois : InterVarsity Press, 2004), p. 955.

9 Ibid., p. 971.

%0 Kallistos Ware, The Orthodox Way (La voie orthodoxe) (Crestwood, New York : St. Vladimir’s Seminary Press, 1995),
p. 22-23, p. 124-126.

°l " Gannon Murphy, « Reformed Theosis? » (Théose réformée ?), Theology Today (La théologie aujourd'hui) 65, n°2

(juillet 2008) : p. 199-212.

92 Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 328-329.

80



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

comparative qui échouerait a mettre en avant les différences radicales serait peu utile aux adhérents
des deux religions.

4. Applications aux missions contemporaines

D’abord, il est important de garder a 1’esprit que les revendications relativistes génent moins les
hindous que les chrétiens. Nos normes de vrai et de faux ne s’appliquent pas a I’hindouisme. Bien
que les hindous soient tout a fait conscients des lois logiques courantes, comme la loi de non-
contradiction, et qu’ils les respectent dans leur vie quotidienne, ils sont beaucoup moins regardants
lorsqu’il s’agit de lecture philosophique. Par conséquent, 1’argumentation et la démonstration
logique ne sont pas forcément le moyen le plus efficace d’évanggéliser les hindous.

Ensuite, I’accent mis sur 1’éternité de la vérité et la capacité des paroles a la représenter est une
passerelle a partir de laquelle chrétiens et hindous peuvent développer des conversations
enrichissantes. A moins de définir la vérité en des termes de jeu linguistique, comme certains ’ont
fait, nous sommes d’accord avec les hindous que les mots et le langage représentent et
correspondent a la réalité. Ainsi, les revendications de vérité ne peuvent étre une simple prétention
linguistique d’une communauté spécifique. Les chrétiens peuvent cultiver cet aspect de
ressemblance partagée avec I’hindouisme comme une fenétre permettant de se livrer a une
évangélisation plus large. L’accent mis sur I’écoute et le souvenir dans 1’hindouisme, ainsi que
I’importance, dans le christianisme, de la compréhension par une analyse textuelle attentive, afin
de développer une relation plus profonde avec le Dieu trinitaire, peuvent servir de terrain d’entente
pour un échange approfondi.

Nous devons aussi faire preuve d’un profond respect pour la Bible. A cet égard, nous avons
beaucoup a apprendre des hindous. Nous avons vu que les hindous considérent leurs Ecritures (les
Sruti) comme sans erreur, indépendamment de leur capacité a les comprendre et a les expliquer.
L’hindou moyen ne sait pratiquement rien sur les Ecritures, mais il leur voue la plus haute estime.
Il ne peut imaginer de systéme religieux basé sur un fondement erroné. Aujourd’hui, beaucoup de
chrétiens perdent confiance en la véracité et en la fiabilité des Ecritures. La doctrine de ’inerrance
est devenue source de division, au lieu de contribuer a 1’édification des chrétiens. Certaines
questions peuvent étre débattues, mais nous devons maintenir ou, le cas échéant, restaurer, notre
confiance en la vérité de la Bible. Benjamin B. Warfield a regretté un jour que les chrétiens en
soient venus a « s’accorder pour dire qu’il y a moins de vérité divine et plus d’erreur humaine dans
la Bible que nous ne voulions bien I’admettre ».%* Il ne peut concevoir que la Bible puisse contenir
des erreurs. Que nous adhérions ou non & sa compréhension précise des Ecritures, nous croyons
que la Bible est la Parole de Dieu, sainte, juste et sans erreur, a laquelle nous devons obéir. Ce
n’est pas de la bibliolatrie, mais de la soumission a Dieu, car ce que la Bible dit, Dieu le dit.

9 Warfield et Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et autorité de la Bible), p. 105.

81



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

Par ailleurs, nous devons adopter et cultiver une posture épistémologique fondée sur les
Ecritures. Certes, différentes cultures abordent les Ecritures avec diverses présuppositions. Il est
vrai aussi que la lecture des Ecritures de différentes perspectives est enrichissante et approfondit
la vérité des textes. Un chrétien issu d’une communauté musulmane verra des choses qu’un
chrétien occidental ne pourra pas voir et un converti de I’hindouisme aura une sensibilité a laquelle
les autres ne sont pas habitués. Aucune région ou dénomination n’a le monopole de I’interprétation
correcte d’une vie chrétienne authentique, mais tous les chrétiens ont le droit de lire les textes et
de les appliquer dans le contexte des défis existentiels et réalités de leur vie. En méme temps, il
est vrai aussi (et méme nécessaire) que tous les chrétiens sont sous I’autorité des Ecritures. Nos
apports et perspectives sont la, mais nous devons les évaluer a la lumiére de ce que dit le texte lui-
méme. Nous cherchons a comprendre le texte en ses propres termes et a le laisser nous parler dans
notre réalité concrete.

Enfin, tout en maintenant I’autorité supréme des Ecritures, notre méthodologie de
contextualisation doit laisser une place a 1’expérience du chrétien ordinaire. Puisque toutes nos
expériences sont fondées sur un cadre culturel, mental, social, etc., préexistant, les traditions et
expériences préchrétiennes ne doivent étre ni écartées, ni adoubées pleinement, mais faire 1’objet
d’une analyse critique, étre rachetées et intégrées & I’Evangile contextualisé. C’était le cas du
christianisme occidental : on trouve des résidus de croyances et pratiques préchrétiennes dans les
noms des jours de la semaine, les fétes de Noél et d’Halloween, la célébration du courage et des
sacrifices de nos héros et ancétres (par la commémoration de la Révolution frangaise et de
I’ Armistice des deux Guerres Mondiales) et méme dans le culte communautaire. Nous intégrons
ces pratiques a notre vie chrétienne, tout en sachant que toutes choses ont été rachetées en Christ.
Méme ceux qui ont tendance a voir les choses différemment tiennent compte du fait que leurs
désaccords sur ces questions sont internes a la foi chrétienne. Nous pouvons faire preuve de la
méme courtoisie et auto-critique a I’égard des pratiques de nos fréres et sceurs dans d’autres régions
du monde. Il ne s’agit pas ici d’un appel a adopter une forme négative de christianisme syncrétiste,
mais d’une suggestion : laisser le christianisme émerger par I’interaction avec la Parole inspirée et
infaillible de Dieu, notamment en luttant avec la vérité des Ecritures et en la comprenant a I’aide
des catégories localement disponibles. On ne peut donner du sens a I’inconnu que par ce qui est
connu. Ce n’est pas une tache facile, mais les chrétiens doivent s’en acquitter avec une grande
attention.

5. Conclusion

J’ai abordé certains points communs et différences entre les Ecritures hindoues et chrétiennes. Les
similitudes portent sur les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation de la tradition orale et
des Ecritures en tant que terrain de recherche épistémologique, tandis que les différences
concernent la nature, I’étendue et I’objectif des Ecritures. Par conséquent, nous maintenons les
différences tout en comparant les similitudes et inversement. Nous devons prendre garde a ne pas
mettre trop ’accent sur les différences au point d’en ignorer les similitudes, mais aussi a ne pas

82



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5.1/ 2019

nous inspirer des similitudes sans comprendre leurs assertions théologiques et philosophiques
sous-jacentes. Les Ecritures chrétiennes doivent maintenir leurs origines trinitaires, leur priorité
christologique et leur accent ecclésiastique. Dans le christianisme, les Ecritures doivent étre
comprises dans le cadre de la relation d’alliance entre Dieu et son peuple. Tout ce qui mine ce
fondement doit étre évité. On peut avoir du respect pour les Ecritures des autres religions, tout en
maintenant notre conviction de unicité de la révélation divine, dans et les Ecritures chrétiennes
et a travers elles.

83



