
JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

64 
 

INSPIRATION, AUTORITÉ ET 
CANONICITÉ DES ÉCRITURES : 

ÉTUDE COMPARATIVE DES 
ÉCRITURES SAINTES HINDOUES ET 

CHRÉTIENNES 

Sochanngam Shirik 

Sochanngam Shirik est doctorant au programme d’études interculturelles 
(Etudes historiques et théologiques) du séminaire théologique d’Asbury, à 
Wilmore, Kentucky, États-Unis. Il a obtenu son M. Div et son Master en 

théologie au séminaire théologique baptiste du Sud, à Louisville, Kentucky. Il 
est originaire d’Inde du Nord-Est et appartient à une communauté autochtone 

appelée Tangkhul Naga. 

 

RÉSUMÉ 

L’hindouisme et le christianisme abordent tous deux la révélation transcendantale dans un cadre 
historique concret, en la reliant à la question de l’inspiration, de l’autorité et de la canonicité de leurs 
Écritures respectives. Elles comprennent et expliquent le sujet différemment, mais avec certaines 
similitudes, ainsi que des divergences. Le présent article aborde ces similitudes et différences. 
L’auteur défend que, tandis que les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation des traditions 
orales et de garantie épistémologique des Écritures sont similaires dans l’hindouisme et dans le 
christianisme, leur vision des Écritures, de leur rôle et de la manière dont elles atteignent leur objectif 
d’équiper les croyants diverge. 

 

 Introduction 

Le rapport entre l’humain et le divin, l’objectif et le subjectif ou l’historique et le transcendantal 
sont des aspects nécessaires de toute réflexion sur l’inspiration, l’autorité et la canonicité des 
Écritures. Karl Rahner observe qu’il faut distinguer l’élément transcendantal de la révélation et 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

65 
 

son expression dans un cadre historique concret.1 Il n’offre pourtant pas d’explication satisfaisante 
de l’élément transcendantal.2 Il a cependant raison de suggérer que le rapport entre l’aspect objectif 
de la libre communication divine et l’aspect subjectif de la compréhension humaine sont deux 
faces d’une même pièce. Toutes les religions qui prétendent apporter une révélation et des 
Écritures transcendantales doivent également aborder la question sous ces deux angles, en mettant 
en lien les questions de l’inspiration, de l’autorité et de la canonicité, puisqu’elles sont 
intrinsèquement liées. Cet article cherche à expliquer ces liens. Comment le christianisme et 
l’hindouisme comprennent-ils le rapport entre le divin/transcendantal et l’humain dans la 
révélation ? Y a-t-il des points communs entre la compréhension du sujet dans ces deux religions ? 
Quelles pourraient être les différences au milieu de ces similitudes apparentes ? La vision de l’une 
de ces deux religions peut-elle enrichir l’autre ? Nous aborderons ces questions dans cet article. 

Cet article défend que, bien que les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation de la 
tradition orale et de garantie épistémologique des Écritures dans l’hindouisme et le christianisme 
présentent des similitudes, leur vision des Écritures, de ce qu’elles sont susceptibles d’accomplir 
et de la manière dont elles atteignent leur objectif d’équiper les croyants diverge. Autrement dit, 
on constate à la fois des similitudes et des différences entre hindouisme et christianisme, sur la 
question des origines, de la nature et de l’étendue de leurs Écritures respectives. Il faut en tenir 
compte et les comprendre en conséquence. Du fait des différences et des nuances de 
compréhension des Écritures, de sa nature et de sa fonction, même au sein de chacune des religions, 
je me contenterai de donner un aperçu d’ensemble tout en accentuant ma position évangélique. Cet 
article procédera en trois étapes : je commencerai par fixer le cadre en définissant certains termes 
et clarifiant certaines idées, avant d’aborder les convergences apparentes et de souligner les 
différences cruciales entre les deux Écritures, puis de conclure par de brèves applications pratiques 
que les lecteurs pourront tirer de cette réflexion. 

 Définition de certains termes et clarification de certaines idées 

Dans cette section, j’expliquerai certains termes et clarifierai certains concepts pour lesquels il 
peut y avoir différentes définitions. Tout en cherchant à expliquer le sens de l’inspiration, de la 
canonicité et de l’autorité des Écritures d’un point de vue hindou, j’appliquerai la compréhension 
chrétienne, pour voir jusqu’où cette perception des Écritures peut s’appliquer aux Écritures 
hindoues. Une telle approche semble à la fois naturelle et inévitable.3 On ne peut parler de 
l’inconnu qu’en termes familiers. De même, mon arrière-plan culturel et religieux, façonné 
                                                           

1  Karl Rahner et Joseph Ratzinger, Revelation and Tradition (La Révélation et la tradition), traduit par W. J. O’Hara 
(New York : Herder and Herder, 1966), p. 13-16. 

2 Pour une brève discussion et critique de la position de Rahner, voir Michael Scott Horton, The Christian Faith: A 
Systematic Theology for Pilgrims on the Way (La foi chrétienne : théologie systématique à l’usage des pèlerins sur leur route) 
(Grand Rapids: Zondervan, 2011), p. 144-46. 

3 C’est ce qu’affirme George Chemparathy, « The Veda as Revelation » (Les Védas en tant que Révélation), Journal of 
Dharma (Journal du dharma) 7, n°3 (juillet 1982) : p. 254. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

66 
 

essentiellement par la terminologie et la vision du monde chrétienne, me permettent de parler de 
l’hindouisme en connaissance de cause et je le ferai. J’établirai une comparaison avec le 
christianisme en en soulignant les différences fondamentales, afin d’offrir une vision d’ensemble 
de l’hindouisme, une religion « si diverse qu’elle en est impossible à généraliser ».4 

Partant du point de vue que la plupart de mes lecteurs seront chrétiens, je m’efforcerai de 
clarifier certains termes et idées hindous qui ne leur sont très probablement pas familiers. Quelques 
clarifications concernant le christianisme s’avèreront également nécessaires, du fait de la pluralité 
des expressions chrétiennes. 

 Hindouisme et christianisme 

On peut défendre l’idée que l’hindouisme ne s’est pas seulement transformé, mais aussi transmuté. 
Tandis que l’hindouisme ancien véhicule l’idée de changement radical tout en maintenant la même 
essence, l’hindouisme plus tardif suppose une altération qui prend en compte l’essence. On peut 
dire la même chose du christianisme, dans le sens où le christianisme d’il y a 2 000 ans n’est pas 
exactement le même que celui d’aujourd’hui. Malgré cela, le christianisme a toujours maintenu 
ses croyances fondamentales en la centralité de la Bible, de Jésus-Christ et de l’existence de 
l’Église. Ce n’est pas le cas de l’hindouisme. 

Prétendre que les manifestations de l’hindouisme n’ont rien en commun dans leur grande 
diversité serait cependant trop simpliste aussi. Un chrétien né en Inde et qui croirait exclusivement 
en Jésus ne serait pas considéré comme appartenant à la religion hindoue. L’hindouisme est 
davantage un mode de vie qu’une croyance orthodoxe, mais la croyance individuelle est centrée 
sur certains enseignements et pratiques fondamentaux, notamment les rituels et sacrifices du 
temple, des pratiques éthiques dérivées des traditions et des Écritures hindoues et de la croyance 
en une vaste gamme d’Écritures, dont les principales sont les Vedas. 

 La notion des Écritures 

Le terme d’Écritures, dans l’hindouisme, doit être clarifié. Certains pensent que la notion 
d’Écriture dans l’hindouisme est un apport exogène, construit à l’aide de catégories linguistiques 
et philosophiques occidentales, donc susceptible d’induire en erreur quand on l’applique aux textes 
d’autres religions.5 D’autres défendent cependant qu’aucun terme n’est libre de toute connotation 
et que les alternatives, comme textes sacrés ou textes religieux, ont également leurs limites. Par 
conséquent, l’emploi du terme d’Écritures, dans un contexte approprié, est souhaitable.6 Dans cet 
article, nous emploierons ce terme aussi pour les textes religieux hindous. 

                                                           
4  Christy Lohr et Ian S. Markham, A World Religions Reader (Précis des religions du monde) (Malden, Massachussets : 

Wiley-Blackwell, 2009), p. 32. 

5  Miriam Levering, éd., Rethinking Scripture: Essays from a Comparative Perspective (Repenser la culture : essais d’une 
perspective comparative) (Albany : State University Press of New York, 1989), p. 102-28, p. 170-79. 

6  Ibid., p. 5-6. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

67 
 

Un hindou n’emploie cependant pas ce terme dans le même sens qu’un chrétien. James Laine 
explique que, contrairement au christianisme, « l’hindouisme n’est pas une religion unique [et par 
conséquent], il n’a pas d’Écritures bien définies ».7 Les Écritures hindoues peuvent être classées 
en deux catégories : Sruti et Smriti. Même s’il n’y a plus de distinction stricte entre ces deux 
ensembles de textes dans l’hindouisme moderne et que certains groupes considèrent certains textes 
comme plus importants que d’autres,8 le consensus traditionnel est que les Sruti constituent les 
textes les plus sacrés de l’hindouisme.9 On peut donc parler de statut canonique pour ce texte.10 
Sruti signifie « ce qui est difficile ». Les hindous croient que les rsis ont « entendu » des paroles 
éternelles (voir ci-dessous). Les Sruti sont composés de Samhita (les quatre Vedas), des 
Brahmanas (un commentaire des Vedas écrit par les Brahmanes), des Aranyakas (des traités des 
habitants des forêts) et des Upanishads (matériel philosophique et spéculatif).11 

Aujourd’hui, les pratiques et croyances populaires hindoues dérivent davantage de la deuxième 
catégorie d’Écritures : Smriti. Smriti signifie « ce dont on se souvient » et inclut des textes 
importants, notamment les Puranas, Mahabharata et Ramayana. En fonction de l’emplacement 
géographique, il est courant d’avoir des traditions autochtones qui s’y ajoutent. Contrairement aux 
Sruti, les Smriti ont une origine terrestre et sont plus largement accessibles aux personnes 
ordinaires. Contrairement au christianisme, l’hindouisme a une vision plus vague de la normativité 
ou de l’orthodoxie, ce qui limite l’importance des Sruti, tandis que les Smriti revêtent une plus 
grande importance pratique. A noter que moins de 5% des hindous ont une vague connaissance 
des Sruti et moins de 1% comprennent bien son contenu.12 Tout cela montre que la compréhension 
de la canonicité, de l’inspiration et de l’autorité des Écritures hindoues n’est pas exactement la 
même que dans le christianisme. L’idée d’un corpus central de textes inchangés, les Vedas, existe, 
mais s’accommode facilement d’autres écrits, d’où le besoin d’examiner plus attentivement les 
points communs et les différences dans la vision de l’inspiration, de l’autorité et de la canonicité 
des Écritures dans les deux religions. 

                                                           
7  James Laine, « The Notion of ‘Scripture’ in Modern Indian Thought » (La notion d’Ecritures dans la pensée indienne 

moderne), Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute (Annales de l’Institut de recherches orientales de Bhandarkar, 
n°1/4 (1983) : p. 167. 

8  Ibid. 

9  Timothy C. Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a ‘Tutor’ to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles 
servir de « tuteur » pour mener à Christ ?), dans The Enduring Authority of the Christian Scriptures (L’autorité persévérante des 
Ecritures chrétiennes), éd. D. A. Carson (Grand Rapids : Eerdmans Publishing Company, 2016), p. 1074. 

10  Kenneth Kramer, World Scriptures : An Introduction to Comparative Religions (Les Ecritures du monde : introduction 
aux religions comparées) (New York : Paulist Press, 1986), p. 23. 

11  Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a ‘Tutor’ to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de « tuteur 
» pour mener à Christ ?), p. 1073-74. 

12  Jean Holm et John Westerdale Bowker, Sacred Writings (Les Ecritures sacrées) (Londres : Pinter Publishers, 1994), 
p. 72. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

68 
 

 Points communs et différences entre les Écritures hindoues et 
chrétiennes 

Même au sein d’une même religion, tous les hindous et tous les chrétiens ne s’accordent pas 
précisément sur la nature de l’inspiration, de l’autorité et de la canonicité. Par exemple, tous les 
hindous ne s’accordent pas sur le nombre d’Upanishads, pas plus que tous les chrétiens ne 
s’accordent pas sur la définition exacte de l’inspiration, encore moins de l’inerrance. Par 
conséquent, au lieu de se concentrer sur la différence entre inerrance limitée et illimitée ou sur le 
nombre d’Upanishads, j’en proposerai ici un aperçu global. Par exemple, je considère comme 
inspirés les seuls 66 livres de la Bible, même si certains chrétiens reconnaissent plus de 66 livres 
inspirés. Je tiens aussi pour acquis le fait que les Vedas constituent les textes qui font autorité dans 
l’hindouisme, puisque tous les hindous les reconnaissent. A partir de là, nous examinerons les 
similitudes et différences entre la conception des Écritures de ces deux religions. 

 Points communs 

Avant d’aborder les différences, je me concentrerai sur trois similitudes. D’abord, derrière le 
concept d’Écritures hindoues et chrétiennes, on retrouve une Parole éternelle et inchangeable, que 
les hindous appellent anhata sabda (anhata signifie « non frappé » et sabda signifie « souffle »), 
tandis que les chrétiens la rapportent au Dieu trinitaire. Les chrétiens ont maintenu un lien intime 
entre Dieu et sa Parole, au point où là où est la Parole de Dieu, Dieu lui-même est présent.13 Le 
Dieu trinitaire est un Dieu de communication : il communique lui-même de toute éternité, en tant 
que Père, Fils et Saint-Esprit, le Fils avec le Père et le Saint-Esprit, le Saint-Esprit avec le Père et 
le Fils. Certains ont fait de cet attribut une fonction essentielle de Dieu, sans laquelle il ne serait 
pas Dieu.14 Cet attribut divin se manifeste le plus clairement en Jésus, appelé la Parole de Dieu. 
Jean 1:1 dit que la Parole était « au commencement » (pas « depuis le commencement »). L’accent 
est mis sur la préexistence éternelle de la Parole.15 La Parole éternelle (Dieu) se distingue du 
support créé par lequel elle est communiquée (la Bible), mais c’est par la Parole (la Bible) et par 
l’Esprit que nous connaissons la pleine révélation de la Parole (Jésus). Même s’il est inexact de 
dire que l’Écriture est Dieu, il serait tout aussi incorrect de séparer les deux, car « Dieu et sa Parole 
sont toujours présents ensemble ».16 Ainsi, la Bible est constituée des véritables paroles et 
expressions de Dieu lui-même,17 qui reflètent l’existence éternelle de la Parole. 
                                                           

13  John M. Frame, The Doctrine of the Word of God (La doctrine de la Parole de Dieu), A Theology of Lordship 
(Théologie de la seigneurie) 4 (Phillipsburg, New Jersey : P&R Pub., 2010), p. 40-48. 

14  Ibid., 48. John M. Frame, Systematic Theology: An Introduction to Christian Belief (Théologie systématique : 
introduction à la foi chrétienne) (Phillipsburg, New Jersey : Presbyterian & Reformed, 2013), p. 522-24. 

15  Craig S. Keener, The Gospel of John: A Commentary (L’Evangile de Jean : commentaire) (Grand Rapids : Baker 
Academic, 2003), 1:369. 

16  Frame, Systematic Theology (Théologie systématique), p. 521. 

17  Frame, The Doctrine of the Word of God (La doctrine de la Parole de Dieu), p. 48. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

69 
 

De manière similaire, dans l’hindouisme, la Parole « resplendit éternellement à travers tout 
l’univers », symbolisée par OM.18 Cette parole, sans être forcément identifiée à un Dieu personnel 
ou au Brahma, est incréée et éternelle, comme dans la pensée chrétienne.19 Sans partager le lien 
entre Dieu et sa Parole, les hindous, comme les chrétiens, croient que la vérité des Écritures 
n’émane pas, à l’origine, que de leurs auteurs humains : ceux-ci ont mis les paroles par écrit, mais 
leur référent, ou leur véritable sens, dépasse l’intention des rsis (« ceux qui voient » ; les rsis sont 
ceux qui ont reçu et enregistré le message transcendantal, une autre analogie avec la pensée 
chrétienne). D’après l’école de pensée L’Advaita Vedanta, la capacité des mots à signifier un 
référent spécifique ou à dénoter un objet ne dépend pas d’un agent personnel, mais leur est 
intrinsèque.20 Cette assertion ne veut pas dire que les mots ont un sens lorsqu’ils sont sortis de tout 
contexte, mais qu’y a pas d’agent personnel qui leur confère ou leur impose un sens. Au contraire, 
leur sens, sans être une convention établie, est éternellement inhérent à leur nature.21 Si le sens des 
mots et des phrases n’est pas conventionnel, mais a un sens référentiel, une difficulté demeure 
pour L’Advaita Vedanta : celle d’expliquer quelles sont ses références objectives, puisqu’il est nié 
qu’il existe une entité personnelle autre que Brahma.22 Notre objectif ici est cependant de mettre 
en avant l’idée commune d’éternité des mots, qui ne constituent pas la réalité, mais la représentent. 

Les sons audibles, que les rsis ont entendus et saisis de manière répétée au début de chaque 
cycle créatif, ont été mis par écrit dans les Sruti. Le débat entre certains philosophes hindous tourne 
maintenant autour de la question de savoir en quoi exactement les Vedas sont éternels, pas s’ils le 
sont.23 Dans ce sens, les hindous peuvent qualifier leurs Écritures de saintes, non seulement parce 
qu’elles contiennent les paroles transcendantales sacrées, mais aussi parce que ces paroles sacrées 
sous leur forme écrite sont la représentation du transcendantal divin.24 

                                                           
18  Tennent, « Can Hindu Scriptures Serve as a 'Tutor? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de « tuteur »), 

p. 1072. 

19  For further discussion of the eternality of sabda, see Barbara A. Holdrege, Veda and Torah: Transcending the 
Textuality of Scripture (Albany: State University of New York Press, 1996), 117-20. 

20  K. Satchidananda Murty, Revelation and Reason in Advaita Vedānta (Révélation et raison dans Advaita Vedānta) 
(Waltair : Andhra University, 1959), p. 15. 

21  Roy W. Perrett, An Introduction to Indian Philosophy (Introduction à la philosophie indienne), Cambridge 
Introductions to Philosophy (Introductions à la philosophie de Cambridge) (Cambridge : Cambridge University Press, 2016), 
p. 120-21. 

22  Une des manières dont l’école Advaita Vedanta a essayé de résoudre cette incohérence apparente a été de distinguer le 
sens primaire et secondaire. Le sens primaire (abhidhā) est « le lien direct entre un mot et son sens, tel que la connaissance de ce 
mot permet immédiatement de connaître son lien à ce sens, [tandis que] le sens secondaire (lakṣaṇa) d’un mot est le sens 
indirect ou sous-entendu, compris quand le sens primaire n’est pas adapté au contexte. Lakṣaṇa implique une sorte de 
transfert de sens, en se servant d’un mot pour dénoter un référent différent de son sens normal, mais intimement lié à 
celui-ci. » Ibid., p. 131-33. 

23  Murty, Revelation and Reason (Révélation et raison), p. 40-41. 

24  C. Mackenzie Brown, « Purāna as Scripture: From Sound to Image of the Holy Word in the Hindu Tradition » (Purāna 
en tant qu’Ecriture : du son à l’image des Ecritures saintes dans la tradition hindoue), History of Religions (Histoire des religions) 
26, n°1 (août 1986) : p. 81-82. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

70 
 

Dans son étude comparative entre les Vedas et la Torah, sur laquelle nous reviendrons par la 
suite, Barbara Holdrege observe que les deux traditions expliquent comment combler le gouffre 
entre le divin/transcendantal et l’humain.25 Bien qu’elles l’expriment différemment, elles partagent 
l’affirmation selon laquelle la Parole éternelle existe « au-delà du monde matériel ».26 Les deux 
religions affirment fermement que les Écritures sont éternelles et inchangeables. 

Le deuxième point commun concerne la mise par écrit des mots d’existence transcendantale 
(dans l’hindouisme) ou révélés par le Dieu trinitaire (dans le christianisme). En terminologie 
chrétienne, le processus d’inscripturation s’appelle l’inspiration. Même si employer ce terme pour 
les Écritures hindoues serait une imposition, l’idée d’un mécanisme transcendental, d’une source 
extérieure à la puissance de la nature qui « agit » conjointement avec la puissance humaine, 
s’observe même dans l’hindouisme. La coopération entre l’immanent et le transcendantal, dans le 
cas des Écritures hindoues, varie en fonction de la catégorie d’Écritures. Dans le cas des Smriti, 
pour lesquels l’accommodation entre auteurs humains et intervention divine est plus ouverte, les 
similitudes avec les Écritures chrétiennes sont plus flagrantes. Même dans le cas des Sruti, la 
comparaison est plus plausible dès lors que l’élément divin est reconnu, à condition qu’il le soit. 
Par exemple, T. M. Manickam fait une comparaison en citant sa propre œuvre pour expliquer la 
révélation hindoue comme « cette manifestation par laquelle Dieu transmet son contenu 
communicatif à la conscience de l’homme et l’homme expérimente cette manifestation de la 
conscience divine comme le centre et la substance de sa propre conscience » (italiques dans 
l’original).27 Certaines écoles de pensée hindoues, comme Nyāya et Vaisesika, attribuent les Vedas 
à Dieu (Isvara).28 En fait, certains ont spéculé, et beaucoup défendu, que la compréhension 
moderne des Écritures sous leur forme écrite, Sruti ou Smriti, ainsi que leur interprétation, sont 
largement influencées par le bouddhisme,29 le christianisme,30 la logique occidentale31 et la 
transformation moderne de l’Inde au cours du XIXe Siècle.32 La question de ce qui précède ou suit 
n’invalide pas le fait que l’hindouisme a sa propre conception de ce qu’on appelle l’inspiration. 

                                                           
25  Holdrege, Veda and Torah (Le Véda et la Torah), p. 327-28. 

26  Ibid., p. 327. 

27  D. S. Amalorpavadass, éd., Research Seminar on Non-Biblical Scriptures (Séminaire de recherche sur les Ecritures non 
bibliques) (Bangalore, Inde : Nat’l Biblical, Catechetical and Liturgical Ctr (Centre national biblique, catéchétique et liturgique), 
1974), p. 334. 

28  Cheever Mackenzie Brown, God as Mother: A Feminine Theology in India: An Historical and Theological Study of the 
Brahmavaivarta Purāna (Dieu mère : une théologie feminine en Inde – Etude historique et théologique de Brahmavaivarta 
Purāna) (Hartford, Vermont : Claude Stark & Co, 1974), p. 10. 

29  Brown, « Purāna as Scripture » (Purāna en tant qu'Ecriture), p. 80-81. 

30  Laine, « The Notion of ‘Scripture’ » (La notion d’Ecriture), p. 169-72. 

31  Wilfred Cantwell Smith, What Is Scripture? : A Comparative Approach (Qu’est-ce que l’Ecriture ? Approche 
comparative) (Minneapolis : Fortress Press, 1993), p. 138-39. 

32  Ursula King, « Some Reflections on Sociological Approaches to the Study of Modern Hinduism » (Quelques réflexions 
sur les approches sociologiques dans l'étude de l'hindouisme moderne), Numen 36, n°1 (juin 1989) : p. 79-82. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

71 
 

Le processus d’obtention et d’inscripturation de la révélation implique une intervention 
humaine dans les deux religions. Dans le christianisme, il s’agit des prophètes, apôtres et autres 
serviteurs de Dieu qui font partie de la communauté de son alliance. Dans l’hindouisme, il y a les 
rsis. Nous devons reconnaître que le concept précis de révélation, tel que le comprennent les 
chrétiens, est incompatible avec l’Advaita Vedanta (l’école du non-dualisme), car dans l’Advaita 
Vedanta, le Brahma (la réalité ultime) et l’atman (le soi individuel) sont intimement liés, tandis 
que dans la foi chrétienne, celui qui communique la Révélation et celui qui la reçoit sont deux 
personnes distinctes. Ce n’est pas le cas dans l’Advaita Vedanta, même si des modifications 
tardives ont fait émerger le concept d’Īśvara (Dieu personnel). On peut cependant défendre, bien 
que non sans difficultés, que même si l’atman est le Brahma, cette connaissance de la réalité ultime 
ne peut être atteinte qu’en se transcendant soi-même. L’objectif de l’individu est donc 
d’expérimenter l’unité avec cette réalité ultime. Le rsis, par sa méditation et sa contemplation, 
développe une faculté mystique qui le met au contact d’une entité suprasensorielle.33 Mon but n’est 
pas ici de défendre l’Advaita Vedanta, mais d’établir un parallèle. Par la contemplation, les agents 
humains, rsis, sont capables de « voir » et d’« entendre » les paroles34 qui font écho à l’éternité35 
et de les transmettre oralement à un cercle restreint de disciples choisis pour cette tâche, qui 
finissent par les mettre par écrit. Thomas Coburn pense que ce mélange de métaphore (voir et 
entendre) n’est pas arbitraire, mais a pour but de transmettre la « nature holistique et suprêmement 
saisissante de l’expérience » du rsis pour saisir la « révélation ».36 Autrement dit, il y a un élément 
de connaissance expérimentale directe de phénomènes supersensibles.37 

Les rsis ont aussi composé, façonné et produit des hymnes en l’honneur de la transcendance. 
Ce faisait, ils ne créaient rien de nouveau, mais façonnaient l’hymne à partir de la substance qu’ils 
avaient reçue.38 

Pour comprendre la vision chrétienne de l’inspiration, il est utile de garder trois aspects à 
l’esprit : Dieu est la source, les hommes sont ses instruments et le texte écrit, le produit. Dieu a 
supervisé les auteurs bibliques ; ainsi, les Écritures sont « inspirées de Dieu » (2 Tim. 3:16)39 au 
travers des hommes. Cette idée est conforme à l’affirmation biblique selon laquelle « ce n’est pas 

                                                           
33  J. Gonda, The Vision of the Vedic Poets (La vision des poètes védiques) (La Haye, Pays-Bas : Mouton & Co, 1963), 

p. 18. 

34  L’idée de voir Dieu se manifester et d’entendre sa voix est aussi un élément central de la révélation chrétienne. 
Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 253-324. Selon Bill T. Arnold, dans le Pentateuque, « dans la plupart des 
cas, l’« apparition » prend la forme d’un communiqué verbal de Dieu, au lieu d’une vision physique. » Arnold, « Divine 
Revelation in the Pentateuch » (La Révélation divine dans le Pentateuque) (présentation, Advanced Research Program 
Interdisciplinary Colloquium (Colloque interdisciplinaire du programme de recherche avancé), Asbury Theological Seminary 
(Séminaire théologique d’Asbury), Wilmore, Kentucky, 13 octobre 2017). 

35  Rig Veda 10.777.1-2 ; 06.009.6 ; 06.009.6 ; 10.177.1-2 ; 03.026.8 

36  Levering, Rethinking Scripture (Repenser les Ecritures), p. 109. 

37  Holdrege, Veda and Torah (Le Vedah et la Torah), p. 231. 

38  Ibid., p. 235. 

39  Toutes les références et citations bibliques sont tirées de la Bible Louis Second. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

72 
 

par une volonté d’homme qu’une prophétie a jamais été apportée, mais c’est poussés par le Saint-
Esprit que des hommes ont parlé de la part de Dieu » (2 Pierre 1:21, italiques ajoutés). Benjamin 
Warfield commente brièvement ce verset : « Ce verset déclare que les hommes qui ont parlé de la 
part de Dieu ont été élevés par le Saint-Esprit et amenés par sa puissance à accomplir ce pourquoi 
ils avaient été choisis. »40 Au final, le message reçu et mis par écrit par les auteurs bibliques 
dépasse leur seule expérience existentielle. 

En rester à l’impression que les auteurs bibliques n’étaient que des outils passifs entre les mains 
d’un être transcendantal serait non seulement une représentation erronée de la compréhension 
chrétienne de l’inspiration, mais nous ferait aussi passer à côté de notre objectif d’établir une 
similitude avec les Écritures hindoues. Comme les rsis, les auteurs bibliques participaient 
directement au processus de révélation et de mise par écrit de la Parole. L’inspiration, au sens 
strict, ne prend effet qu’au moment de la rédaction des Écritures,41 mais le processus de préparation 
de la personnalité humaine a commencé déjà auparavant.42 Dieu n’a rien imposé à personne.43 On 
peut donc parler à la fois de la théologie de Jean, de Paul ou de Pierre et de la théologie biblique. 
Notre objectif est ici de souligner l’idée que les auteurs bibliques ont bénéficié d’une préparation 
morale, spirituelle et même académique pour écrire la Parole de Dieu. Les rsis et les auteurs 
bibliques ont exercé leur volonté et leur intelligence, tout en s’abandonnant à la force 
transcendantale à l’œuvre dans le processus d’inscripturation. Par conséquent, la Bible et les Sruti 
sont tous deux considérés comme sans erreur. 

La troisième similitude concerne l’ontologie et l’épistémologie. On peut établir un parallèle 
avec la compréhension chrétienne et hindoue du lien entre le réel (ontologie) et notre connaissance 
du réel (épistémologie), en tout cas dans certaines traditions au sein des deux religions.44 Les deux 
maintiennent un lien étroit entre ontologie et épistémologie. Nous nous intéresserons davantage à 
leur rapport entre elles, plutôt que d’en explorer chaque facette en détail. Dans les deux religions, 
la vérité épistémologique est dérivée de la vérité ontologique/métaphysique et basée sur celle-ci. 
Autrement dit, la vérité épistémologique, selon les termes de John Frame, est « la juste corrélation 
entre langage et réalité ».45 Dans l’hindouisme, la vérité ultime est Brahma. Le plus important n’est 
pas le détail de la compréhension ontologique du réalisme (christianisme) ou de l’antiréalisme 
(hindouisme védantique), mais le lien entre notre ontologie et notre épistémologie, au point où 
                                                           

40  Benjamin Breckinridge Warfield et Cornelius Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et 
autorité de la Bible) (Louisville : SBTS Press, 2014), p. 137. 

41  Ibid., p. 160. 

42  Contrairement à Warfield, Erickson met l’accent sur le fait que l’inspiration s’applique à la fois aux auteurs et à leurs 
écrits. Millard J. Erickson, Christian Theology (Théologie chrétienne) (Grand Rapids, Michigan : Baker Academic, 2005), 
p. 242-44. 

43  Warfield et Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et autorité de la Bible), p. 155-56. 

44  La question de l’ontologie/métaphysique, de l’épistémologie et de leurs rapports est largement débattue par les 
philosophes et theologiens chrétiens. Il serait cependant juste d’admettre qu’il y a un large consensus autour du fait qu’ontologie 
et épistémologie sont intimement liés et doivent donc forcément être étudiés ensemble. 

45  Frame, Systematic Theology (Théologie systématique), p. 525. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

73 
 

parler de l’un ne saurait aller sans évoquer l’autre. Ainsi, la vérité (épistémologique) des deux 
religions est dans la bonne corrélation et représentation de l’Ontos ultime. 

L’hindouisme et le christianisme maintiennent tous deux un lien étroit entre la recherche 
ontologique et épistémologique au sujet de leurs Écritures respectives. Même si différentes 
approches épistémologiques chrétiennes de la recherche de la réalité ultime existent, elles 
maintiennent toutes la Bible comme autorité finale dans notre quête de vérité. La question des 
moyens de connaissance est subjuguée à celle du réel ; ce sont les Écritures qui, en fin de compte, 
définissent le réel. Les chrétiens ne prétendent pas que la Bible explique tout sur tout : ils affirment 
plutôt, comme l’indique à juste titre Kevin Vanhoozer, « la primauté épistémique de l’Évangile et 
de son contexte canonique » dans la recherche de la vérité.46 On peut raisonnablement penser que 
l’affirmation de Vanhoozer, selon laquelle les Écritures chrétiennes constituent l’autorité ultime 
pour la connaissance religieuse, représente la conviction de beaucoup de chrétiens. 

Par exemple, la tradition réformée dans la lignée de Cornelius Van Til,47 Alvin Plantinga48 et 
John Frame49 lie strictement l’épistémologie (et l’éthique) à l’ontologie. Dru Johnson met en 
opposition deux modes de connaissance de la Genèse : la connaissance qui dépend ou qui ne 
dépend pas de l’autorité de Dieu. Il défend qu’un processus de connaissance existait déjà avant la 
chute de l’humanité. La (bonne) manière d’intégrer la connaissance n’est pas « d’explorer par la 
réflexion la nature de la condition humaine », mais « d’écouter YHWH et en se laissant guider par 
lui ».50 Pour lui, la faute de l’humanité dans le jardin a été de transférer au serpent son allégeance 
à Dieu, lui conférant ainsi l’autorité sur les domaines ontologique, épistémologique et éthique. Il 
affirme que l’autorité de laquelle est dérivé l’acte de connaissance est une dimension indispensable 
de la connaissance biblique.51 

La tradition hindoue est similaire à la tradition chrétienne.52 Dharm Bhawuk écrit : « Dans la 
tradition occidentale, on s’intéresse beaucoup à la conflation entre épistémologie et ontologie, […] 
tandis que dans la vision du monde indienne, les deux vont de pair. »53 Son explication de 

                                                           
46  Kevin Vanhoozer, « Pilgrim’s Disgress: Christian Thinking on and about the Post/Modern Way » (La dérive du 

pèlerin : pensée chrétienne sur la voie (post-)moderne), dans Christianity and the Postmodern Turn (Le christianisme et la voie 
post-moderne), éd. Myron B. Penner (Grand Rapids : BrazosPress, 2005), p. 86. 

47  Cornelius Van Til, A Survey of Christian Epistemology (Aperçu de l’épistémologie chrétienne) (NP : den Dulk 
Christian Foundation, 1969), p. 116-228. 

48  Alvin Plantinga, Warranted Christian Belief (Foi chrétienne garantie) (New York : Oxford University Press, 2000). 

49  John M Frame, The Doctrine of the Knowledge of God: A Theology of Lordship (La doctrine de la connaissance de 
Dieu : une théologie de la seigneurie) (Phillipsburg, New Jersey : P & R Pubishing, 1987), p. 104-64. 

50  Dru Johnson, Scripture’s Knowing : A Companion to Biblical Epistemolog (La connaissance des Ecritures : un 
compagnon de l’épistémologue chrétien) (Eugene, Oregon : Cascade Books, 2015), p. 21-23. 

51  Ibid., p. 18-32. 

52  Je me dois de mentionner ici les importantes divergences entre les six écoles de philosophie hindoue ; je retrace 
cependant ici une tendance particulière sans souligner ces différences et nuances. 

53  Dharm P. S. Bhawuk, Spirituality and Indian Psychology: Lessons from the Bhagavad-Gita (New York: Springer, 
2011), 165-66. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

74 
 

l’interconnectivité entre épistémologie et ontologie, et de la primauté de cette dernière, vaut la 
peine d’être reproduite ici : 

[C]e qu’on appelle la connaissance peut être réparti en trois catégories : le contrôleur, le soi et 
tout ce qui l’entoure, et le contrôleur qui couvre ou imprègne le soi et tous les éléments qui 
l’entourent. On part du fait que la connaissance ne se résume pas à savoir ce qu’il y a autour de 
nous, dans toute la variété de ses entités et agents indépendants, mais à savoir que chacun de ces 
éléments fait partie de Brahma et demeure sous sa domination.54 

De la même manière, Francis X. Clooney affirme : « Brahma est la source de l’intelligibilité 
de la réalité matérielle et la connaissance de Brahma constitue l’objectif ultime pour tout être 
intelligent, humain ou autre. »55 Il poursuit en affirmant que cette connaissance de la réalité ultime 
« ne nous est accessible clairement qu’au travers du Veda, qui fait autorité, est reconnu fiable, et 
que ceux qui cherchent la libération doivent étudier et prendre au sérieux dans ses moindres 
détails. »56 Cette observation s’aligne sur l’évaluation, par Sara Grant, de la conception des Sruti 
par Sankara. Elle note que, pour Sankara, « la connaissance libératrice du Soi […] n’est accessible 
que par cette forme privilégiée de sabha pramana appelée sruti ».57 

Les observations des auteurs ci-dessus s’accordent aussi avec la proposition de Satchidananda 
Murthy58 et des interprètes de la tradition Purva-Mimamsa, qui affirment que le Veda est le moyen 
et la justification de la connaissance du dharma.59 Le dharma se définit ici comme le devoir, la 
bonne attitude à adopter, non seulement pour en tirer du mérite. Pour eux, cette justice est définie 
par les Vedas.60 Autrement dit, la connaissance comme la manière de connaître le vrai devoir 
viennent des Vedas. Cet enseignement n’est pas éloigné du christianisme : Dieu (et sa Parole) 
définit le réel (ontologie), le bien (éthique) et la connaissance (épistémologie). 

On pourrait encore mentionner d’autres similitudes,61 mais cela suffira pour cet article. On 
obtiendrait cependant une représentation gravement erronée de ces deux religions et de leurs 
                                                           

54  Ibid., p. 165. 

55  Richard V. de Smet et Bradley J. Malkovsky, New Perspectives on Advaita Vedānta: Essays in Commemoration of 
Professor Richard de Smet, S.J. (Nouvelles perspectives sur Advaita Vedānta : essais en commémoration du professeur Richard 
de Smet, S.J.), Studies in the History of Religions (Etudes d’histoire des religions), vol. 85 (Leiden : Brill, 2000), p. 33. 

56  Ibid. 

57  D. S. Amalorpavadass, Research Seminar on Non-Biblical Scriptures (Séminaire de recherche sur les Ecritures non 
bibliques), p. 344-45. 

58  Il rapporte que les trois formes de révélation, sur quatre en tout, sont liées aux Vedas. Voici comment il résume la 
seconde forme : « Le Veda révélé par Dieu au commencement de chaque éon contient la vérité finale sur le Dharma et le 
Brahman ». Murty, Revelation and Reason in Advaita Vedānta (Révélation et raison dans Advaita Vedānta), p. 10. 

59  Ganganatha Jha Mahamahopadhyaya et Umesha Mishra, Pūrva-Mīṃāṁsā in Its Sources (Pūrva-Mīṃāṁsā dans ses 
sources), Library of Indian Philosophy and Religion (Bibliothèque de philosophie et de religion indienne), éd. par S. 
Radhakrishnan (Benares : Benares Hindu University, 1942), p. 175-78. 

60  Ibid., 173. 

61  Un autre aspect similaire lié au concept d’inspiration est l’existence des Ecritures sous forme orale avant leur mise par 
écrit. La transition de la forme orale vers la forme écrite a été beaucoup plus rapide dans l’hindouisme que dans le christianisme, 
mais les Ecritures ont longtemps continué à exister (et existent même encore, pour l’hindouisme) sous forme orale dans les deux 
religions. Avant la canonisation (la reconnaissance officielle du texte inspiré), certains textes chrétiens étaient déjà mis par écrit, 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

75 
 

Écritures en mentionnant uniquement leurs similitudes. Quelles qu’en soient les ressemblances, il 
y a aussi des différences théologiques et philosophiques qui ne peuvent être ignorées. 

 Différences 

Je mettrai l’accent ici sur trois différences cruciales entre la compréhension hindoue et chrétienne 
des Écritures, au niveau de leur nature, de leur étendue et de leur objectif, trois questions 
intimement liées entre elles et aux trois points communs que nous avons mentionnés. La première 
s’intéresse à quelle est la différence fondamentale entre les deux Écritures, la deuxième à ce en 
quoi elles sont différentes et la troisième, à ce qui fait qu’elles sont différentes. Pour le formuler 
autrement, même s’il y a des similitudes entre les deux Écritures sur le plan de l’éternité de la 
Parole, leur conception de ce qu’est la Parole éternelle, de la manière de se l’approprier et de la 
raison pour laquelle il est important de se l’approprier, est différente. 

D’abord, dans le christianisme, la Parole éternelle est inséparable du Dieu personnel, qui est 
différent de la création, tandis que dans l’hindouisme, la Parole éternelle est soit impersonnelle, 
soit personnelle, mais intrinsèquement liée à la création. Nous avons déjà mentionné le fait que, 
dans le christianisme, la Parole de Dieu ne peut être séparée de Dieu lui-même, tout comme un 
rayon du soleil ne peut être séparé du soleil. C’est en partie pour cette raison que Karl Barth a 
tellement insisté sur le fait que la révélation doit être personnelle, pas propositionnelle. D’autres 
ont cependant démontré les limites de la distinction entre personnel et propositionnel.62 Même en 
définissant la révélation comme propositionnelle, on ne passe pas forcément d’une relation entre 
soi et un autre être personne à une relation entre soi et un objet impersonnel.63 

Dieu, du fait de sa nature trinitaire, est un Dieu qui communique. Dans le christianisme, le 
Dieu trinitaire est au cœur de la dispensation de la Parole éternelle. Michael Horton l’exprime 
parfaitement ainsi : « Le Père parle par le Fils et par le parfait intermédiaire de l’Esprit. »64 Nous 
avons mentionné aussi le fait que Jésus-Christ est l’incarnation de la Parole. Il est l’objet de la 
révélation divine (Jean 5:39) et de l’incarnation de la Parole de Dieu (Jean 1:1-14). Nous avons vu 
aussi que toute l’Écriture est révélée par inspiration du Saint-Esprit (2 Tim 3:16). Dans le 
christianisme, derrière la Parole révélée, il y a un révélateur, un Dieu trinitaire, personnel, à la fois 
immanent et transcendant. Il n’en est pas ainsi dans l’hindouisme. 
                                                           
tandis que d’autres l’ont été à ce moment-là. Les lettres et circulaires des Apôtres sont un exemple de textes déjà écrits, tandis 
que les traditions orales, qui ont finalement été mises par écrit, sont un exemple de rédaction tardive. En appliquant le même 
principe aux Ecritures hindoues, elles nous sembleront moins étranges que de prime abord. Vempeny, Inspiration in the Non-
Biblical Scriptures (L'inspiration dans les Ecritures non bibliques), p. 14-19. Je ne voudrais cependant pas laisser l’impression 
que je cautionne les comparaisons sans esprit critique entre les deux religions, notamment le fait de faire des divinités hindoues 
des figures de Christ. Tous les hommes ont accès à la révélation générale et aux bénédictions qui en découlent, mais les Ecritures, 
en tant que révélation divine spéciale et finale, demeurent l’aune à laquelle de teles affirmations doivent être mesurées. 

62  Timothy C. Tennent, Christianity at the Religious Roundtable: Evangelicalism in Conversation with Hinduism, 
Buddhism, and Islam (Le christianisme à la table ronde des religions : l'évangélisme en dialogue avec l'hindouisme, le 
bouddhisme et l'islam) (Grand Rapids, Michigan : Baker Academic, 2002), p. 51-52. 

63  Erickson, Christian Theology (La théologie chrétienne), p. 221. 

64  Horton, The Christian Faith (La foi chrétienne), p. 156. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

76 
 

L’Advaita Vedanta, l’école de philosophie hindoue la plus ancienne et peut-être la plus 
importante, adhère à un non-dualisme strict. Cette école fondée par Sankara parle de Brahma, la 
réalité ultime, de deux manières : saguna Brahma and nirguna Brahma, ce dernier étant le niveau 
ultime de réalité, le stade auquel le Brahma n’a plus de forme (nir signifie sans et guna, attributs) 
et ne peut être décrit comme ayant des qualités spécifiques. Au niveau précédent, Brahman est 
décrit comme ayant certains attributs, mais les qualités qui lui sont attribuées ne sont que des 
projections imparfaites de nos limites humaines,65 tandis que Brahman est essentiellement 
impersonnel. 

Par conséquent, pour l’école L’Advaita Vedanta, le sujet derrière la révélation n’est pas un 
Dieu personnel, mais les rsis deviennent eux-mêmes sujets. Tandis que dans le christianisme, le 
divin descend parmi les humains, dans l’hindouisme, les rsis s’élèvent jusqu’au domaine du 
transcendant.66 Le premier est centré sur Dieu, tandis que l’autre est centré sur soi. 

Le concept hindou d’un Dieu personnel aux sources de la Parole éternelle est une réification 
du concept de Brahma. Ramanuja, insatisfait du non-dualisme de Sankara, a cherché à réconcilier 
le paradoxe d’un et plusieurs dieux.67 Cette école de pensée est connue sous le nom de dualisme 
modifié. Timothy Tennent précise cependant que Ramanuja a situé la « pluralité » au sein de 
Brahma l’unique, plaçant tout l’ordre créé dans le seul corps de Brahma.68 Ainsi, même avec ce 
modèle, la notion d’une relation personnelle, au sens chrétien, est inenvisageable, car le modèle 
de Ramanuja présente soit une vision moniste de la réalité, dans laquelle Brahma est la somme de 
tout, soit une réalité relativiste, dans laquelle coexistent des réalités multiples (dieux et déesses). 
Dans les deux cas, le personnel est dissous dans l’impersonnel. La remarque de Holdrege selon 
laquelle le Veda est « décrit comme l’accomplissement d’une réalité impersonnelle et non comme 
une union avec un Dieu personnel »69, est vraie dans les deux écoles de Sankara et de Ramanuja. 

Le deuxième point de divergence concerne l’étendue des Écritures. La nature concerne les 
caractéristiques et l’agent de la révélation, tandis que l’étendue concerne l’appropriation de la 
Parole éternelle. Dans le christianisme, le lien entre la Parole révélée et le Dieu personnel implique 
la discussion et, parfois, d’intenses désaccords sur le sens du texte. Même si le sens d’une phrase 
n’est pas toujours lié à l’état psychologique de l’agent, le christianisme évangélique maintient que 
le sens du texte biblique ne peut être séparé de l’intention de l’auteur et de Dieu. Par conséquent, 
l’élément cognitif devient un point crucial. S’il y a un révélateur, découvrir ce qu’il a voulu 
communiquer est un facteur-clé. Les questions de savoir si les auteurs du Nouveau Testament ont 
respecté l’intention de ceux de l’Ancien, si le texte n’a qu’un sens unique ou s’il y a un sens plus 
global dont les auteurs étaient conscients (Sensus plenior), quel était le rapport entre Dieu et les 

                                                           
65  Tennent, Christianity at the Religious Roundtable (Le christianisme à la table ronde des religions), p. 41-42. 

66  Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 328. 

67  Tennent, Christianity at the Religious Roundtable (Le christianisme à la table ronde des religions), p. 43. 

68  Ibid., p. 44. 

69  Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 330. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

77 
 

auteurs humains, etc.,70 présupposent un agent de communication à la source du texte, dont 
l’objectif doit être respecté et maintenu. C’est pourquoi le christianisme prend l’orthodoxie et 
l’hétérodoxie très au sérieux. Même si d’autres facteurs politiques et culturels doivent être pris en 
compte, les désaccords fermes entre l’Église d’Occident et d’Orient sur des sujets théologiques, la 
question de la canonicité, le développement des premiers Crédos, la Réforme, etc., reflètent tous 
la volonté de l’Église de maintenir l’orthodoxie, laquelle présuppose la fidélité aux 
commandements, ce qui implique l’existence d’un législateur personnel. 

C’est pourquoi les évangéliques comprennent la canonicité comme la reconnaissance, par 
l’Église, de ce que sont les Écritures, non comme un jugement à ce sujet.71 Les critères de définition 
de la canonicité, comme l’apostolicité (l’association d’une œuvre aux Apôtres), l’orthodoxie (sa 
conformité à la règle de foi de l’Église), l’emploi ecclésial (son acceptation à grande échelle par 
l’Église primitive), etc., sont importants pour déterminer quels textes doivent ou non être inclus 
dans le Canon. Les différents textes ont cependant été retenus ou omis en fonction de leur propre 
autorité et non de celle de l’Église, car ce sont eux, pas elle, qui sont inspirés,72 ainsi que Michael 
Horton l’exprime succinctement : « L’autorité ultime est toujours extérieure à nous, et même à 
l’Église, elle et nous n’étant jamais qu’auditeurs de la Parole et récepteurs de son jugement et de 
sa justification. »73 Par conséquent, l’inclusion et l’omission de textes dans le Canon a été l’objet 
d’un débat important, car le Canon chrétien est un ensemble figé. 

Dans l’hindouisme, au contraire, le sens/contenu (artha) du texte est souvent subordonné au 
son (sabda), bien que pas forcément distinct de celui-ci.74 Par conséquent, la notion d’orthodoxie 
n’est pas aussi importante que dans le christianisme. Avant la mise par écrit des Écritures de crainte 
qu’elles soient perdues, elles étaient jalousement gardées par les Brahmanes et transmises 
oralement. Les Brahmanes avaient la responsabilité de préserver la pureté du son de toute 
contamination extérieure.75 D’après Frits Stall, les hindous « n’ont pas de tradition de préservation 
du sens, laquelle est considérée comme un passe-temps purement individualiste ».76 C’est 
pourquoi, ils se concentrent moins sur le contenu que sur la forme des paroles transcendantes.77 
Thomas Coburn l’explique adroitement en ces mots : « Pour beaucoup d’hindous, la sainteté des 

                                                           
70  G. K. Beale, The Right Doctrine from the Wrong Texts? Essays on the tUse of the Old Testament in the New (La juste 

doctrine à partir des mauvais textes ? Essais sur les références à l'Ancien Testament dans le Nouveau) (Grand Rapids, Michigan : 
Baker Books, 1994). 

71  Köstenberger, Kellum et Quarles, The Cradle, the Cross, and the Crown (Le berceau, la croix et la couronne), p. 4-5. 

72  Horton, The Christian Faith (La foi chrétienne), p. 172. 

73  Ibid., p. 194. 

74  Brown, « Purāna as Scripture » (Purāna en tant qu'Ecriture), p. 73-74. 

75  Frits Stall, « The Concept of Scripture in the Indian Tradition » (La notion d’Ecriture dans la tradition indienne), dans 
Sikh Studies: Comparative Perspectives on a Changing Tradition (Etudes du sikhisme : perspectives comparées sur une tradition 
changeante), éd. Mark Juergenmeyer et N. Gerald Barrier (Berkeley : Graduate Theological Union, 1979), p. 122. 

76  Ibid. 

77  Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 333. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

78 
 

paroles saintes ne dépend pas de leur intelligibilité. Au contraire, elle apparait souvent comme 
inversement proportionnelle à la compréhensibilité. »78 C’est l’élément phonétique, non pas 
l’élément cognitif, qui constitue l’élément-clef de leurs Écritures. Même dans Smriti, où la part 
divine de la révélation est davantage mise en avant,79 l’élément cognitif est plus important que le 
phonétique. Cela vaut la peine de citer intégralement J. Gonda à ce sujet : 

Le divin, le Suprême, prend la forme de sons substantialisés par des mantras, par lesquels 
Il révèle des aspects particuliers de son être. Ces mantras, qui existent dans l’esprit humain, 
dans les âmes incarnées, « fonctionnent » ou sont efficaces quand la conscience humaine 
de l’adorateur aspirant à l’accomplissement de soi parvient à l’union avec la Conscience 
qui se manifeste sous la forme de mantras. Pour obtenir l’effet souhaité, le mantra doit être 
prononcé correctement.80 

Même si Gonda parle de l’effet souhaité et d’atteindre un objectif spécifique, ce qui implique 
du sens et un dessein, le plus important n’est pas de discerner un contenu cognitif spécifique. Les 
mantras se concentrent sur le phonétique, sur la répétition de paroles et de sons. James Laine 
affirme que des personnalités comme Ram Mohan Roy ont joué un rôle déterminant dans le 
passage de l’emploi du Veda comme un instrument de chants rituels à « un texte à examiner et, 
surtout, dont le sens revêt des conséquences sociales collectives immédiates. »81 Ce changement a 
cependant fait face à une forte résistance dans certains milieux, car, toujours d’après Laine, la 
notion de vérité scripturaire « raisonnée à partir du discours ou dérivée exégétiquement » était une 
idée novatrice.82 Ainsi, les hindous se sont longtemps opposés à la mise par écrit des Écritures 
orales, l’image écrite étant considérée comme un obstacle au son sacré.83 Wilfred Cantwell Smith 
observe que même « au XVIIIe Siècle, des visiteurs européens en Inde se sont demandés si les 
Vedas existaient vraiment, puisque personne ne semblait en avoir jamais vu de copie. »84 Bien que 
les Vedas soient considérés comme faisant autorité, les hindous croient que la vérité ne se trouve 
pas en premier lieu dans les textes, mais par la voie mystique ou existentielle, à l’aide des gourous. 

Contrairement à la vision chrétienne des Écritures, dans laquelle c’est d’abord le texte qui fait 
autorité, les hindous octroient l’autorité à des personnes, comme les gourous, ainsi qu’à l’individu 
en général. C’est ironique : d’un côté, derrière les Écritures chrétiennes, il y a un Dieu personnel, 

                                                           
78  Levering, Rethinking Scripture (Repenser les Ecritures), p. 112. 

79  Tennent, « Can the Hindu Scriptures Serve as a "Tutor" to Christ? » (Les Ecritures hindoues peuvent-elles servir de 
« tuteur » pour mener à Christ ?), p. 1074. 

80  Gonda, The Vision of the Vedic Poets (La vision des poètes védiques), p. 66. 

81  James. Laine, « The Notion of ‘Scripture’ in Modern Indian Thought » (La notion d'Ecritures dans la pensée indienne 
moderne), p. 169. 

82  Ibid., p. 171. 

83  Smith, What Is Scripture? 133-139. 

84  Ibid., p. 139. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

79 
 

dont la révélation est à présent communiquée sous forme écrite et aux intentions duquel il est 
important de se soumettre ; de l’autre, derrière les Écritures hindoues, il y a un agent impersonnel 
et la fidélité à ses desseins appartient d’abord aux rsis et à l’individu. La cognition védique n’étant 
pas une question de connaissance cognitive de la volonté éternelle d’un agent personnel, mais 
d’unité avec Brahma par l’expérience directe de phénomènes suprasensoriels, le contenu védique 
ne peut être transmis que comme une vérité cognitive, mais toute la personne doit l’expérimenter. 
La vérité peut et doit être cherchée, non pas en opposition aux Écritures hindoues, mais 
indépendamment de celles-ci. Les rsis, ayant vécu cette expérience suprasensorielle et accédé à la 
transcendance,85 sont à présent capables de guider et d’assister les autres afin de leur permettre 
d’atteindre ce but à leur tour. Ainsi, l’assertion de Smith que le véritable sens des Écritures est 
dérivé, non du texte, mais du cœur et de l’esprit du lecteur,86 semble s’appliquer aux Écritures 
hindoues. 

Dans l’hindouisme, la question du rôle de la communauté hindoue concernant la canonicité du 
texte est moins importante que dans le christianisme. Les Brahmanes font office d’autorité 
magistérielle chargée de la préservation des Vedas, mais la grande majorité des hindous ont réalisé 
l’ajout d’autres Écritures comme faisant autorité. Dans ce processus, même les Brahmanes ont 
accepté ces textes supplémentaires dans leur Canon. Le concept de Canon fermé n’existe pas dans 
l’hindouisme, du moins pas dans le sens chrétien. Tandis que les chrétiens définissent leurs 
croyances et leurs pratiques en se basant sur les Écritures, les hindous ont réifié leurs croyances en 
fonction de leurs pratiques. En fait, des versions de l’hindouisme qu’on pourrait considérer comme 
incompatibles, voire contradictoires, comme le dualisme Sankhya, l’atomisme Vaisesika, le 
ritualisme athée Mimamsa et le monisme védantique, sont toutes maintenues comme faisant partie 
de l’hindouisme.87 Ce n’est pas le cas du christianisme, qui considère comme fondamentale la 
relation entre les Écritures et la communauté ecclésiale, ce qui nous amène au prochain point de 
divergence. 

Le troisième point de divergence entre les Écritures hindoues et chrétiennes concerne leur 
objectif. Dans le christianisme, les Écritures et la communauté ecclésiale sont inséparables, 
l’objectif premier des Écritures étant d’équiper l’Église et d’attirer les hommes à Dieu. Qu’elles 
révèlent la nature de Dieu, la condition humaine ou Jésus-Christ, les Écritures sont données pour 
servir de moyen afin d’équiper le lecteur pour vivre une vie juste. 2 Timothée 3:16 dit : « Toute 
écriture est inspirée de Dieu, et utile pour enseigner, pour convaincre, pour corriger, pour instruire 
dans la justice » (italiques ajoutés). En fait, un des premiers buts de l’incarnation de la Parole, 
Jésus-Christ, était précisément de permettre à l’humanité de la recevoir, afin de devenir enfants de 

                                                           
85  Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 229-231. 

86  Wilfred Cantwell Smith, « The True Meaning of Scripture: An Empirical Historian’s Nonreductionist Interpretation of 
the Qur’an » (Le véritable sens de l'Ecriture : interprétation non-réductionniste du Coran par un historien empirique), 
International Journal of Middle East Studies (Journal international d'études moyen-orientales), n°4 (1980) : p. 505. 

87  Vempeny, Inspiration in the Non-Biblical Scriptures (L'inspiration dans les Ecritures non bibliques), p. 12. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

80 
 

Dieu. L’idée de justice exprime la norme de conformité à la volonté de Dieu, qui a donné sa Loi.88 
Nous devenons plus justes et davantage semblables à Dieu, non seulement en acquérant de 
nouvelles connaissances cognitives, bien que ce soit important, mais en suivant ses 
commandements. C.C. Newman le résume brièvement ainsi : « L’humanité exprime sa justice par 
et à travers son obéissance loyale » aux commandements de Dieu.89 Les Écritures chrétiennes ont 
été révélées afin de nous permettre de nous rapprocher du Dieu trinitaire. 

En fonction de leur affiliation dénominationnelle, les chrétiens ont articulé différemment le 
besoin et l’importance de prendre part à la vie de Dieu. Pour les orthodoxes, la mission chrétienne 
va au-delà de la seule « proclamation de vérités et principes éthiques [et] consiste à appeler les 
hommes à l’union avec Dieu », c. à d. à participer à l’énergie, non pas à l’essence divine (théose).90 
De même, la tradition réformée a mis l’accent sur le concept d’union avec Christ et certains ont 
aussi, comme les orthodoxes, formulé une définition réformée de la théose.91 Malgré ces nuances 
d’articulation, les chrétiens s’accordent unanimement à dire que l’objectif premier des Écritures 
est d’aider l’Église à entrer en relation avec le Dieu trinitaire. 

Tandis que les Écritures chrétiennes se concentrent sur Dieu qui cherche les hommes, les 
Écritures hindoues se concentrent sur l’humanité et sa quête de Dieu ou de transcendance. Par 
conséquent, la relation interpersonnelle n’est pas la première priorité des Écritures hindoues. Pour 
les rsis en particulier et les hindous en général, les hommes prennent l’initiative de l’union avec 
les dieux/la transcendance. Tandis que le christianisme met l’accent sur une réponse positive, sur 
l’obéissance, l’acceptation et la soumission à la révélation pour obtenir une vie théotique (unie à 
Dieu), l’hindouisme enseigne qu’on parvient au Moksha par l’application de techniques acquises 
par soi-même, comme les mantras, la méditation et les enchantements.92 

Au vu de l’importance que le christianisme accorde à la relation personnelle avec le Créateur, 
par opposition à l’accomplissement de soi impersonnel de l’hindouisme, les points communs entre 
les deux religions semblent insignifiants quand on les compare aux différences. Par conséquent, 
les chrétiens doivent prendre garde à éviter les équivalences abusives, a fortiori à ne pas présumer 
ou spéculer que les deux religions ne seraient que différentes voies qui mèneraient au même Dieu. 
L’hindouisme comme le christianisme cherchent à répondre à la question de la transcendance de 
la révélation et de la manière dont l’homme peut se l’approprier. Le christianisme part du haut, 
l’hindouisme du bas, de sorte que leurs conclusions sont opposées, au point où une étude 

                                                           
88  Daniel G. Reid, éd., The IVP Dictionary of the New Testament : A One-Volume Compendium of Contemporary Biblical 

Scholarship (Dictionnaire IVP du Nouveau Testament : recueil de recherches bibliques contemporaines en un volume) (Downers 
Grove, Illinois : InterVarsity Press, 2004), p. 955. 

89  Ibid., p. 971. 

90  Kallistos Ware, The Orthodox Way (La voie orthodoxe) (Crestwood, New York : St. Vladimir’s Seminary Press, 1995), 
p. 22-23, p. 124-126. 

91  Gannon Murphy, « Reformed Theosis? » (Théose réformée ?), Theology Today (La théologie aujourd'hui) 65, n°2 
(juillet 2008) : p. 199-212. 

92  Holdrege, Veda and Torah (Le Veda et la Torah), p. 328-329. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

81 
 

comparative qui échouerait à mettre en avant les différences radicales serait peu utile aux adhérents 
des deux religions. 

 Applications aux missions contemporaines 

D’abord, il est important de garder à l’esprit que les revendications relativistes gênent moins les 
hindous que les chrétiens. Nos normes de vrai et de faux ne s’appliquent pas à l’hindouisme. Bien 
que les hindous soient tout à fait conscients des lois logiques courantes, comme la loi de non-
contradiction, et qu’ils les respectent dans leur vie quotidienne, ils sont beaucoup moins regardants 
lorsqu’il s’agit de lecture philosophique. Par conséquent, l’argumentation et la démonstration 
logique ne sont pas forcément le moyen le plus efficace d’évangéliser les hindous. 

Ensuite, l’accent mis sur l’éternité de la vérité et la capacité des paroles à la représenter est une 
passerelle à partir de laquelle chrétiens et hindous peuvent développer des conversations 
enrichissantes. À moins de définir la vérité en des termes de jeu linguistique, comme certains l’ont 
fait, nous sommes d’accord avec les hindous que les mots et le langage représentent et 
correspondent à la réalité. Ainsi, les revendications de vérité ne peuvent être une simple prétention 
linguistique d’une communauté spécifique. Les chrétiens peuvent cultiver cet aspect de 
ressemblance partagée avec l’hindouisme comme une fenêtre permettant de se livrer à une 
évangélisation plus large. L’accent mis sur l’écoute et le souvenir dans l’hindouisme, ainsi que 
l’importance, dans le christianisme, de la compréhension par une analyse textuelle attentive, afin 
de développer une relation plus profonde avec le Dieu trinitaire, peuvent servir de terrain d’entente 
pour un échange approfondi. 

Nous devons aussi faire preuve d’un profond respect pour la Bible. A cet égard, nous avons 
beaucoup à apprendre des hindous. Nous avons vu que les hindous considèrent leurs Écritures (les 
Sruti) comme sans erreur, indépendamment de leur capacité à les comprendre et à les expliquer. 
L’hindou moyen ne sait pratiquement rien sur les Écritures, mais il leur voue la plus haute estime. 
Il ne peut imaginer de système religieux basé sur un fondement erroné. Aujourd’hui, beaucoup de 
chrétiens perdent confiance en la véracité et en la fiabilité des Écritures. La doctrine de l’inerrance 
est devenue source de division, au lieu de contribuer à l’édification des chrétiens. Certaines 
questions peuvent être débattues, mais nous devons maintenir ou, le cas échéant, restaurer, notre 
confiance en la vérité de la Bible. Benjamin B. Warfield a regretté un jour que les chrétiens en 
soient venus à « s’accorder pour dire qu’il y a moins de vérité divine et plus d’erreur humaine dans 
la Bible que nous ne voulions bien l’admettre ».93 Il ne peut concevoir que la Bible puisse contenir 
des erreurs. Que nous adhérions ou non à sa compréhension précise des Écritures, nous croyons 
que la Bible est la Parole de Dieu, sainte, juste et sans erreur, à laquelle nous devons obéir. Ce 
n’est pas de la bibliolâtrie, mais de la soumission à Dieu, car ce que la Bible dit, Dieu le dit. 

                                                           
93  Warfield et Van Til, The Inspiration and Authority of the Bible (Inspiration et autorité de la Bible), p. 105. 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

82 
 

Par ailleurs, nous devons adopter et cultiver une posture épistémologique fondée sur les 
Écritures. Certes, différentes cultures abordent les Écritures avec diverses présuppositions. Il est 
vrai aussi que la lecture des Écritures de différentes perspectives est enrichissante et approfondit 
la vérité des textes. Un chrétien issu d’une communauté musulmane verra des choses qu’un 
chrétien occidental ne pourra pas voir et un converti de l’hindouisme aura une sensibilité à laquelle 
les autres ne sont pas habitués. Aucune région ou dénomination n’a le monopole de l’interprétation 
correcte d’une vie chrétienne authentique, mais tous les chrétiens ont le droit de lire les textes et 
de les appliquer dans le contexte des défis existentiels et réalités de leur vie. En même temps, il 
est vrai aussi (et même nécessaire) que tous les chrétiens sont sous l’autorité des Écritures. Nos 
apports et perspectives sont là, mais nous devons les évaluer à la lumière de ce que dit le texte lui-
même. Nous cherchons à comprendre le texte en ses propres termes et à le laisser nous parler dans 
notre réalité concrète. 

Enfin, tout en maintenant l’autorité suprême des Écritures, notre méthodologie de 
contextualisation doit laisser une place à l’expérience du chrétien ordinaire. Puisque toutes nos 
expériences sont fondées sur un cadre culturel, mental, social, etc., préexistant, les traditions et 
expériences préchrétiennes ne doivent être ni écartées, ni adoubées pleinement, mais faire l’objet 
d’une analyse critique, être rachetées et intégrées à l’Évangile contextualisé. C’était le cas du 
christianisme occidental : on trouve des résidus de croyances et pratiques préchrétiennes dans les 
noms des jours de la semaine, les fêtes de Noël et d’Halloween, la célébration du courage et des 
sacrifices de nos héros et ancêtres (par la commémoration de la Révolution française et de 
l’Armistice des deux Guerres Mondiales) et même dans le culte communautaire. Nous intégrons 
ces pratiques à notre vie chrétienne, tout en sachant que toutes choses ont été rachetées en Christ. 
Même ceux qui ont tendance à voir les choses différemment tiennent compte du fait que leurs 
désaccords sur ces questions sont internes à la foi chrétienne. Nous pouvons faire preuve de la 
même courtoisie et auto-critique à l’égard des pratiques de nos frères et sœurs dans d’autres régions 
du monde. Il ne s’agit pas ici d’un appel à adopter une forme négative de christianisme syncrétiste, 
mais d’une suggestion : laisser le christianisme émerger par l’interaction avec la Parole inspirée et 
infaillible de Dieu, notamment en luttant avec la vérité des Écritures et en la comprenant à l’aide 
des catégories localement disponibles. On ne peut donner du sens à l’inconnu que par ce qui est 
connu. Ce n’est pas une tâche facile, mais les chrétiens doivent s’en acquitter avec une grande 
attention. 

 Conclusion 

J’ai abordé certains points communs et différences entre les Écritures hindoues et chrétiennes. Les 
similitudes portent sur les notions d’éternité de la Parole, d’inscripturation de la tradition orale et 
des Écritures en tant que terrain de recherche épistémologique, tandis que les différences 
concernent la nature, l’étendue et l’objectif des Écritures. Par conséquent, nous maintenons les 
différences tout en comparant les similitudes et inversement. Nous devons prendre garde à ne pas 
mettre trop l’accent sur les différences au point d’en ignorer les similitudes, mais aussi à ne pas 



JOURNAL DU CHRISTIANISME MONDIAL 5 . 1  /  2019 

83 
 

nous inspirer des similitudes sans comprendre leurs assertions théologiques et philosophiques 
sous-jacentes. Les Écritures chrétiennes doivent maintenir leurs origines trinitaires, leur priorité 
christologique et leur accent ecclésiastique. Dans le christianisme, les Écritures doivent être 
comprises dans le cadre de la relation d’alliance entre Dieu et son peuple. Tout ce qui mine ce 
fondement doit être évité. On peut avoir du respect pour les Écritures des autres religions, tout en 
maintenant notre conviction de l’unicité de la révélation divine, dans et les Écritures chrétiennes 
et à travers elles. 


