
JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

22!
!

 

 La piété missionnaire morave et    
l’influence du comte Zindendorf 

 
Evan Burns 

Evan Burns (PhD, The Southern Baptist Theological Seminary) est membre du corps 
enseignant du Asia Biblical Theological Seminary. Il vit en Asie du sud-est avec sa 
femme et ses jumeaux. Ils sont missionnaires avec le Training Leader International. 

Evan  occupe  aussi le poste de directeur du programme de Master du Global 
Leadership au Western Seminary. 

 

 
RESUME 

Le comte Nicalaus Ludwig Zinzendorf (1700-1760) fut un leader piétiste 
influent. Il laissa un héritage de piétisme qui alliait pensée, cœur et activisme 
missionnaire. Son piétisme fut un élément déclencheur pour l’œuvre des 
missionnaires piétistes tels les Frères moraves, un mouvement de réveil du 18e 
siècle qui commença en Allemagne. Pour comprendre en profondeur les forces 
et faiblesses du piétisme missionnaire morave, il est vital de comprendre le 
piétisme qui caractérisait Zinzendorf. Les traits distinctifs des Moraves 
trouvent leurs origines dans l’expression de la spiritualité évangélique 
particulière à Zinzendorf. Pour mieux cerner de tels traits, le survol de 
l’arrière-plan historique et du contexte évangélique des Moraves est 
incontournable. Les implications de la spiritualité morave sont nombreuses : 
certaines sont dignes d’être émulées, à l’exemple de leur engagement à une 
sainteté personnelle et leur endurance face à la souffrance ; certaines devraient 
plutôt nous servir de leçon, à l’exemple de l’abus qu’ils faisaient des Écritures 
et de leur fanatisme non biblique.        

 
 
 

e Grand réveil qui eut lieu dans les colonies américaines au milieu du 18e 
siècle fut un véritable tremblement de terre ayant un parfum d’activisme. Les 
leaders spirituels tels que George Whitefield (1714-1770), John Wesley 

(1703-1791) ou Jonathan Edwards (1703-1758) façonnèrent l’accent théologique et 
activiste de ce réveil. Le compte Nicolaus Ludwig von Zinzendorf (1700-1760) fut un 
contemporain de ces grands leaders piétistes. Il laissa derrière lui l’héritage d’un 
piétisme qui alliait pensée, cœur et activisme missionnaire. Son piétisme fut 
un élément déclencheur pour l’œuvre des missionnaires piétistes, tels que les Frères1 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
1 Les missionnaires moraves venaient de la Moravie située dans l’Allemagne actuelle. La 

Moravie fut essentiellement une région de refuge pour les non-catholiques qui étaient persécutés. Le 13 
août 1727, les réfugiés moraves expérimentèrent un puissant réveil duquel émergea un grand 
mouvement missionnaire évangélique. Pour une discussion utile et traçant les racines historiques des 
moraves chez le réformateur tchèque John Hus (1369-1415), voir Kenneth B. Mulholland, 

L 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

23!
!

moraves, un mouvement de réveil du 18e siècle qui débuta en Allemagne. Pour 
comprendre en profondeur les forces et faiblesses du piétisme missionnaire morave, il 
est vital de comprendre le piétisme qui caractérisait Zinzendorf. Quels sont les traits 
distinctifs de la spiritualité  morave et comment trouvent-ils leur origine dans 
l’expression particulière de Zinzendorf de la spiritualité missionnaire évangélique ? 
Pour mieux cerner de tels traits, le survol de l’arrière-plan historique et du contexte 
évangélique des Moraves est incontournable.  

1. Contexte historique de la piété morave de Zinzendorf 

 L’un des mouvements influents de l’époque de Zinzendorf fut le piétisme fondé par 
Philipp Jakob Spener (1635-1705). L’épicentre du piétisme fut sous August Hermann 
Francke (1663-1727) à l’université de Halle en Allemagne. Le piétisme fut un réveil 
spirituel qui commença dans les cercles du luthéranisme allemand vers la fin du 17e 
siècle. Il insistait sur l’expérience lors du culte en opposition avec la maîtrise des 
crédos et autres conformismes visibles. Ce fut en réaction aux attitudes doctrinaires de 
la théologie scolastique2. La spiritualité morave marqua remarquablement une autre 
étape du piétisme3. Selon Gillian Gollin, ancien professeur de religion au Columbia 
College, la piété morave comprenait « un mode de vie piétiste dans lequel on insistait 
plus sur la pureté en matière de morale et de conduite que sur les traits distinctifs 
doctrinaux, [avec la] Bible comme le seul standard en matière de doctrine et de 
pratique religieuses »4. Comme le faisait remarquer le regretté théologien morave 
John Weinlick, la piété morave avait « une foi foncièrement christocentrique qui se 
reflétait par une dévotion personnelle et obéissante au Seigneur »5.            

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
« Moravians, Puritans, and the Modern Missionnary Movement, » Bibliotheca Sacra 156 (1er avril 
1999):222-23.       

2 Les trois caractéristiques, telles qu’esquisser dans le Pia Desideria de Spener, qui étaient 
communes aux manifestations piétistes sont : Premièrement, un élément mystique qui insistait sur 
l’expérience émotionnelle et une expression sincère était présent spécialement dans le contexte de 
l’étude biblique personnelle. Deuxièmement, la pratique d’une vie sainte et d’une compassion active 
surgit de cette insistance sur l’expérience. Troisièmement, à cause de cette compassion active, les 
piétistes se préoccupaient des païens non-évangélisés. Voir Philipp Jacob Spener, Pia Desideria, trans, 
and ed. Theodore G. Tappert (Minneapolis: Fortress Press, 1964). Pour une discussion utile sur les six 
thèmes esquissés dans Pia Desideria, voir Kenneth B. Mulholland, “From Luther to Carey: Pietism and 
the Modern Missionary Movement,” Bibliotheca Sacra 156 (January 1, 1999):90-92. Voir aussi 
Stephen Neill, A History of Christian Missions, 2nd ed., The Penguin History of the Church 
(Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1986), 6:224.         

3 La version morave du piétisme comprenait cinq points dans leur propos de mission : « (1) 
une prédication claire, simple, croyante et consolatrice de l’évangile ; (2) ne négliger aucune 
opportunité dans d’autres endroits  de témoigner de Jésus comme le seul chemin menant à la vie ; (3) 
accorder une grande priorité au souci de promouvoir l’impression des… œuvres utiles et édifiantes ; (4) 
ils réfléchissaient sur comment ils peuvent se rendre utiles à… ceux qui sont d’avis différents. (5) Ils 
délibéraient sur la manière de pourvoir des écoles pour une éducation chrétienne des enfants ». August 
Gottlieb Spangenberg, The Life of Count Zinzendorf, trans. Samuel Jackson. (London: Holdsworth, 
1838), 445. Ceci est une reproduction de l’ensemble des principes établis par Zinzendorf lui-même.  

4 Gillian Lindt Gollin, Moravians in Two Worlds: A Study of Changing Communities (New 
York: Columbia University Press, 1967), 4 

5 John R. Weinlick, Count Zinzendorf (Bethlehem, PA: The Moravian Church in America, 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

24!
!

1.1. Le développement social de Zinzendorf  

Zinzendorf aimait déjà la doctrine luthérienne alors qu’il n’était qu’un jeune garçon. 
La participation aux sacrements et la méditation sur le sacrifice de Christ étaient des 
sujets passionnants pour lui. Il était impressionné par le piétisme de Philipp Jacob 
Spener. Spener avait prié sur lui alors que Zinzendorf était jeune pour que ce dernier 
fasse un jour avancer le royaume de Christ. Le comte s’appropriera la devise de 
Spener dans sa vie. Cette célèbre devise est connue sous la forme « j’ai une passion : 
c’est Jésus, et Jésus seul »6. Le jeune comte se rapprocha de Jésus pour une 
compagnie fraternelle. Voici ce qu’il écrira « pendant plusieurs années, tel un enfant  
j’étais en relation avec lui [Jésus] [et] je conversais avec lui comme un ami pendant 
des heures »7. La trajectoire prise par la piété morave a été largement affecté par le 
fait que Zinzendorf aimait entretenir une relation avec Christ comme compagnon et 
frère aîné.      

1.2. Les racines de la spiritualité morave 

En plus du développement social dans sa jeunesse, l’expérience que vécut Zinzendorf 
à l’université de Halle influença de manière significative sa piété. Alors qu’il n’était 
qu’un adolescent fréquentant à Halle, Zinzendorf réussit à former un groupe pour 
l’adoration et pour travailler en tant que des leaders chrétiens. Il commença à former 
de petits groupes de prière pour garçons sous l’influence de Francke8. Avant que le 
comte ne quitte Halle, il soumit à Francke une liste de sept rencontres de prière bien 
organisées. Il se fera des amis fidèles parmi les membres de ces groupes de prière.  Il 
fondera avec ces amis une fraternité appelée « Ordre de la graine de moutarde ». 
Quand il partira de Halle, Zinzendorf et ses amis proches firent le vœu d’œuvrer pour 
la conversion des païens. Ce vœu était en fait un résumé en trois parties du Grand 
commandement et de la Grande commission : sois vrai avec Christ, sois gentil avec 
les gens, apporte l’évangile aux nations. Ils savaient qu’ils ne pouvaient devenir 
missionnaires à cause de leur prestigieux statut de nobles qui exigeait qu’ils prennent 
soins de leurs terres, de leurs titres et de leur héritage familial. Ils se sentirent malgré 
tout appelés à susciter une armée de missionnaires ayant à cœur la prière9.  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
2001), 45. 

6 John Greenfield, Power from on High (London: Marshall and Morgan, 1927), 24. 
7 August Gottlieb Spangenberg, Leben des Herrn Nikolaus Ludwig, in vol.4 of Nikolaus 

Ludwig von Zinzendorf, Materialien und Dokumente: Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf, Leben und 
Werk in Quellen und Darstellungen, ed. August Gottlieb Spangenberg et Gerhard Meyer (New York: 
G. Olms, 1971), 27, cité dans Craig D. Atwood, Community of the Cross: Moravian Piety in Colonial 
Bethlehem (University Park, PA: The Pennsylvania State University Press, 2004), 45. 

8 Voir Gollin, Moravians in Two Worlds: A Study of Changing Communities, 15. 
9 Après avoir quitté Halle, la tante de Zinzendforf lui présenta un médaillon en or. Sur une face 

était inscrit vulnera Christi (« les blessures de Christ ») et sur l’autre face c’étaient les symboles du 
martyr et l’inscription nostra medela (« notre guérison »). Cet emblème influença sa spiritualité alors 
qu’il faisait des plans pour une société missionnaire dévouée à la prière. Voir Weinlick, Count 
Zinzendorf, 29.   



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

25!
!

  La plus grande expérience de Zinzendorf eut lieu sans aucun doute en été 1727. 
Avant cet été, il avait mis sur pied une maison communautaire à Herrnhute qui 
signifie « la sentinelle du Seigneur ». Herrnhute connut alors une croissance rapide 
grâce à la présence des réfugiés moraves. Pendant l’afflux des migrants, les piétistes 
allemands, les luthériens, les réformés, les séparatistes, les anabaptistes et autres 
enthousiastes religieux furent attirés par la communauté chrétienne grandissante. Une 
grande discorde survint à cause de la diversité d’opinions et d’enthousiasmes 
religieux. Une étape significative pour l’église morave fut atteinte le 12 mai 1727. Ils 
affirmèrent être en peine à cause des divisions passées et s’engagèrent à vivre 
ensemble dans un amour mutuel. Cette constitution donna naissance au réveil à 
Herrnhute. C’est à partir de ceci que la spiritualité morave se développa. Le summum 
de ce réveil eut lieu le mois suivant en août, précédé par une extraordinaire prière 
concertée. Le mercredi 13 août, la présence manifeste du Saint-Esprit se fit ressentir 
de manière particulière. Ce réveil en commun donna l’élan qui caractérisa le 
mouvement morave de prière de près de cent ans durant lesquels les moraves prièrent 
sans cesse.              

1.3. La piété influente de Zinzendorf 

Pendant les voyages de Zinzendorf en Amérique du nord, il œuvra pour l’unité des 
églises divisées des colonies. Bien qu’incomplètes, ses sermons de Pennsylvanie 
furent une bonne illustration de ses convictions théologiques qui découlaient de sa 
culture piétiste morave. Les thèmes majeurs de ces sermons le montrent bien : 
« religion du cœur » et « théologie de la croix ». Cinq observations peuvent être faites 
de sa théologie. Premièrement, ses sermons de Pennsylvanie ont un fort accent 
évangélique, mettant en exergue la justification par la foi, le besoin d’une relation 
authentique avec Jésus et la centralité des Écritures entre autres. Deuxièmement, il ne 
prêchait pas pour convaincre son auditoire à joindre son mouvement. Il avait plus à 
cœur l’unité que l’uniformité. Troisièmement, il défendait avec hargne la doctrine de 
la justification par la foi à cause de la tentation protestante de tomber dans les œuvres 
de justification. Il insista sur le fait que le salut vienne entièrement de Christ. 
Quatrièmement, ses sermons encourageaient les gens à rencontrer le sang et les 
blessures de Christ, ce qui fut à son déshonneur un grand abus. Cinquièmement, 
Zinzendorf parlait du Saint-Esprit comme étant la « Mère » pour décrire l’expérience 
qu’a le chrétien de l’Esprit. Pour lui, « la métaphore de la maternité avait pour 
intention d’amener le chrétien du réveil à une relation plus intime avec le Dieu 
Trinitaire »10. Le Te Matrum morave normatif pendant trente ans était en fait une 
prière au Saint-Esprit : « O Mère ! Quiconque te connaît et le Sauveur te glorifie parce 
que tu apportes l’évangile dans le monde entier »11. Ceci est un exemple des 
excentricités et des libertés non-bibliques qu’il se permettait de faire dans ses 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!

10 Julie Tomberlin Weber, A Collection of Sermons from Zinzendorf’s Pennsylvania Journey, 
trans. Craig D. Atwood (Bethlehem, PA: The Moravian Church of America, 1999), xviii. 

11 Ian M. Randall, “A Missional Spirituality: Moravian Brethren and Eighteenth-Century 
English Evangelicalism,” Transformation 23, no. 4 (Octobre 2006): 208. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

26!
!

enseignements. Au bout du compte ses sermons de Pennsylvanie ne s’avérèrent pas 
être profonds sur le plan intellectuel ou précis sur le plan exégétique. Ils mettaient en 
harmonie des mots démontrant un souci profond pour l’église. 

2. Le contexte évangélique de la piété missionnaire morave 

David Bebbington, professeur d’histoire à l’université de Stirling en Ecosse, défend 
l’idée selon laquelle depuis 1734 le monde anglophone a connu l’ascension non 
égalée de l’évangélisme et influencée par le piétisme continental européen, le grand 
réveil en Amérique et le réveil évangélique en Grande-Bretagne au 18e siècle. 
Bebbington démontre bien que l’évangélisme du 18e siècle comprend quatre parties : 
le Biblicisme (la centralité des Écritures), le Crucicentrisme (la centralité de la croix 
de Christ), l’Activisme (la centralité d’un service et de la mission actifs) et le 
Conversionisme (la centralité de faire des convertis chrétiens)12. Ce « quadrilatère de 
Bebbington »13 offre une description révélatrice de la spiritualité évangélique et 
historique. Il est devenu le modèle standard utilisé pour caractériser la spiritualité 
évangélique des 18e et 19e siècles14. 

La spiritualité missionnaire morave correspond très bien au modèle à quatre brins 
présenté ci-dessus mais ayant pour brins dominants le crucicentrisme et l’activisme. 
La  piété morave a malheureusement la mauvaise réputation d’un crucicentrisme 
excentrique. Elle a cependant la bonne réputation d’avoir un activisme reconnu 
mondialement. 

La spiritualité morave est essentiellement missionnaire et se caractérise par un 
activisme sacrificiel pour la conversion des païens, tirant ses racines de son 
enthousiasme pour l’Agneau immolé tel que révélé en typologie et préfiguration tout 
au long des pages des Écritures. Le comte Zinzendorf influença spirituellement les 
moraves au moyen d’une religion au cœur chaud et qui persévérait dans des journées 
entières de prière. En fin de compte cette religion fit preuve d’un zèle missionnaire 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
12  D.W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain: A History from the 1730s to the 

1980s (London: Routledge,1995), 20. David Gillett ajoute aussi l’assurance, la prière et la sainteté au 
filtre  à dimensions de Bebbington; voir David Gillett, Trust and Obey: Explorations in Evangelical 
Spirituality, (London: DLT, 1993), 34-39. Philip Sheldrake défend aussi l’idée selon laquelle la 
spiritualité évangélique a compris, historiquement parlant, la communion avec Dieu, le christianisme 
pratique et la théologie ; voir Philip Sheldrake, Spirituality and History (London: SPCK, 1991), 52, cité 
aussi  dans Randall, What a Friend We Have in Jesus, (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005), 20. Alister 
McGrath propose plus largement quatre caractéristiques de la spiritualité chrétienne : « [premièrement], 
connaitre Dieu et pas seulement avoir des connaissances sur Dieu ; [deuxièmement] expérimenter Dieu 
pleinement ; [troisièmement] une transformation de l’existence basée sur la foi chrétienne ; et 
[quatrièmement] atteindre l’authenticité chrétienne dans la vie et en pensée », Alister E. McGrath, 
Christian Spirituality (Malden, MA: Blackwell Publishing, 1999), 4. 

13 Timothy Larsen, “The Reception Given Evangelicalism in Modern Britain Since its 
Publication in 1989,” dans The Advent of Evangelicalism, ed. Michael A. G. Haykin and Kenneth J. 
Stewart (Nashville: B&H Academic, 2008), 25. 

14 Timothy Larsen soutient que le quadrilatère de Bebbington « reçoit à présent le grand 
compliment d’être cité sans que l’auteur soit mentionné, comme si ce n’était pas l’opinion d’un érudit 
mais simplement une vérité connue de tous ». Voir Larsen, « The Reception Given Evangelicalism in 
Moderb Britain » 29.     



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

27!
!

non égalé. La piété morave est souvent perçue comme étant extrémiste. Bien que 
Zinzendorf n’ait probablement pas consciemment voulu encourager des pratiques 
extrêmes, sa personnalité excentrique attira des adeptes qui exploiteraient les traits 
distinctifs de son piétisme au détriment des doctrines et pratiques bibliques saines.             

2.1. Le Biblicisme 

Bien que le ministère de Zinzendorf ait souvent été spontané, il restait très pratique et 
profond dans la mise en pratique des vérités bibliques. Robert Gallagher, professeur 
de mission au Wheaton College, suggère que Zinzendorf croyait que « la théologie 
exigeait simplement qu’on la présente de manière à ce que la révélation biblique 
conduise à une réelle expérience du Dieu d’amour. La grande question qu’il avait en 
tête était celle de savoir « comment la Bible agit dans la vie quotidienne du 
chrétien 15 ». Bien que la communauté morave grandisse rapidement, il encouragea la 
communion en divisant la congrégation en petits groupes appelés « chorales » ou 
« groupes » établis sur les critères d’âge, de sexe et de statut marital. Les membres se 
rencontraient quotidiennement pour discuter et adorer ensemble que ce soit dans une 
chambre, sous un arbre ou au lieu de service. Ils se rencontraient de manière 
informelle quand ils sentaient que le Saint-Esprit les y poussait. Ils mettaient une 
emphase particulière sur les enseignements du Sermon sur la montagne. Les moraves 
aimaient demeurer avec Christ au travers de la méditation. Cela révélait leur 
conviction sur le fait qu’ils étaient adoptés dans la famille du Père et étaient unis à 
leur Frère Jésus. Ian Randall observa que la Bible était la fondation, la racine et la 
sève nourricière de la piété morave qui propulsait leur fuel missionnaire:  

Le besoin d’une mise en pratique vivante des enseignements de la Bible continua d’être une des 
marques des Frères… Les moraves encourageaient tout le monde à se rassembler en petits 
groupes ou « bandes » pour étudier et mettre en pratique la Bible… Ce fut cette mise en pratique 
pragmatique de la Bible qui rendit les moraves capables de s’engager comme pionniers dans les 
entreprises missionnaires16.               

Ces groupes avaient été largement influencés par la Collegia pietatis de Spener, ou 
par les rencontres dévotionnelles au cours desquelles de petits groupes de croyants se 
rencontraient pour instamment étudier et enseigner la Bible. Influencé par les 
méthodes du petit groupe d’étude biblique de Spener présentées dans Pia desideria 
par Francke à Halle et par les nombreux missionnaires qui prenaient leur congé à 
Halle, Zinzendorf, affirme Randall, « avait été amené à prendre ses propres 
engagements envers la mission ». La Bible et la mission était inséparables dans sa 
pensée17. Gallagher explique aussi comment l’éducation des enfants moraves servit de 
fondation pour la mission:  

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
15 Robert L. Gallagher, “Zinzendorf and the Early Moravians: Pioneers in Leadership 

Selection and Training,” Missiology 36, no. 2 (April 2008): 238. 
16 Randall, “A Missional Spirituality,” 207. 
17 Randall, “A Missional Spirituality,” 207. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

28!
!

Les chorales moraves devinrent des centres de formation pour les candidats à la mission. Tous ces 
centres étaient caractérisés par leur extrême simplicité. Avant la fin de l’année 1730, plus de 
cinquante moraves avaient été emprisonnés pour leur foi en Christ. Sept ans plus tard, la famille 
des Frères célibataires avaient fournit cinquante-six recrues pour la mission à l’étranger. Au cours 
des années, les chorales remirent la formation et l’éducation des enfants aux mains de l’église. 
Ces enfants devinrent la propriété des Frères parce qu’ils croyaient que l’église était la première 
responsable de la vie de ses membres. Les chorales préparaient les jeunes pour le champ de 
mission du fait que le manque de liens parentaux et familiaux facilitait le voyage pour des 
endroits éloignés. Ce fut l’une des raisons majeures expliquant l’expansion de l’œuvre de la 
mission18. 

Quel que soit l’endroit du monde où se trouvaient des communautés missionnaires, 
les moraves cherchaient premièrement à les enraciner dans la méditation de la Bible 
ainsi que dans le chant extasié des cantiques et dans la prière. Pour eux la Bible parlait 
d’un Père missionnaire ayant un Fils missionnaire dont la Mariée était missionnaire. 

Deux principaux ministères s’opéraient dans ces petits groupes : la Veille de nuit et 
l’Intercession par heure. La Veille de nuit était une nuit assignée chaque semaine dans 
laquelle les membres d’un petit groupe se rencontraient pendant les heures de 
sommeil et chantaient les Écritures à tour de rôle. Durant l’Intercession par heure on 
assignait à un groupe certaines heures de la journée ou de la semaine pendant 
lesquelles les membres devaient prier et intercéder pour leur communauté et le salut 
des nations. Ces deux activités étaient calquées sur les instructions du Tabernacle de 
David19. James Weingarth, évêque de l’église morave, affirme ceci : « tout comme à 
l’époque de l’Ancienne Alliance où le feu consacré ne devait pas sortir de l’autel (Lé 
6:13-14) de même aussi dans une congrégation qui est un temple du Dieu vivant et 
dans lequel Il a Son autel et Son feu, l’intercession de Ses saints devrait s’élever 
indéfiniment comme de l’encens »20. L’objectif principal de ces groupes était 
d’encourager une prière persistante pour tous les efforts de la mission dans le monde. 
Les intercesseurs se rencontraient chaque semaine dans le cadre d’une conférence. Un 
des moments clés de ceci était la lecture des lettres venant de leurs missionnaires allés 
dans les pays étrangers. Les gens recevaient alors des directives pour prier 
spécifiquement pour les missionnaires. Ceci aida à maintenir la concentration sur 
l’intercession en faveur des nations.  

Chaque jour, ils participaient à un culte de chants qui commençait normalement 
par l’exécution de plusieurs cantiques en entièreté, pour se poursuivre plus tard par le 
chant de strophes en isolation mais tournant autour d’un thème central. Zinzendorf 
prêchait sur un passage court. La nuit suivante, les intercesseurs priaient et chantaient 
ledit passage des Écritures jusqu’au petit matin. Zinzendorf avait pour habitude de 
prêcher sur les thèmes de la confession et de la repentance qu’il pensait nécessaires 
pour se maintenir dans l’humilité et la sainteté.                   

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
18 Gallagher, “Zinzendorf and the Early Moravians,” 239. 
19 Voir 1 Chroniques 25. 
20 James Weingarth, You are My Witness: A Story Study Celebrating the 250th Anniversary of 

Moravian Missions—1732-1982 (Bethlehem, PA: The Inter-Provincial Women’s Board of the 
Moravian Church, 1981), 12. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

29!
!

2.2. Le crucicentrisme  

Les moraves n’avaient pas honte de la croix de Christ. Une fascination malsaine pour 
la « théologie des blessures » finit cependant par naître au milieu d’eux. Dans cette 
théologie, les blessures du corps de Christ étaient devenues des objets d’une adoration 
maladive et bizarre. Ceci s’expliquait principalement par une indulgence excessive 
parmi les leaders moraves. Cette période de maladie spirituelle a été appelée à raison 
« la période de tamisage » parce qu’elle avait été considérée plus tard comme le 
moment où Satan essaya de réduire le niveau de maturité spirituelle des communautés 
moraves.      

Une section grandissante de la communauté morave comprenait des personnes 
souffrant de dilettantisme religieux, des personnes en quête de sensations fortes et de 
plusieurs personnes venues de toute l’Europe pour satisfaire leur curiosité du 
sensationnel. Christian Renatus (1727-1752), fils aîné de Zinzendorf, était un des 
spécialistes qui conduisaient le groupe dans le fanatisme. Il avait perforé un grand 
trou dans le mur d’une église luthérienne de Berthelsdorf. Il donna ensuite des 
instructions aux membres de la congrégation pour qu’ils y passent et expérimentent 
les souffrances du Sauveur comme si ce trou était les blessures du côté de Jésus. 
Gallagher ajoute qu’ils parlaient de Christ comme étant le « Frère agnelet », eux étant 
les « petits pasteurs blessés » ou « les vers des blessures de son côté » et « les petites 
écornures de la croix de bois »21. Passer au travers du trou latéral de l’église finit par 
signifier qu’on est uni avec Christ. Paul M. Peuker, l’historien morave, précise que:  

Le trou latéral qui était une partie du corps de Christ au départ finit par devenir ce qui représentait 
Christ- le trou latéral est Christ. Dans plusieurs cantiques on parle de Jésus comme étant « le trou 
latéral » divisé en différents petits trous (Holchen, LI5, 36, 37, 38, 39, 40), chers petits trous 
(liebstes Seitelein, LI7), trous divins (göttliches Seitelein, LI2, ou göttliches Seitenholchen, L23), 
ou trous adorables (charmantes Holchen, LI7). Le trou latéral est en même temps Christ et la 
porte d’entrée dans Son corps22.  

Le sang de Christ étant devenu une véritable obsession, la blessure du côté de Christ 
devint le thème unificateur de cette période sombre. Malheureusement, la spiritualité 
morave n’est trop souvent associée qu’à de telles démesures23.       

En voulant tout appuyer par les Écritures, les moraves firent usage d’une 
interprétation imaginative typologique pour promouvoir la spiritualité de la blessure 
du côté. Ils n’hésitèrent pas à citer les passages suivant comme soutenant la typologie 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
21 Robert L. Gallagher, “The Integration of Mission Theology and Practice: Zinzendorf and the 

Early Moravians,” Mission Studies 25, no. 2 (January 2008): 189. 
22 P.M. Peucker, “The Songs of the Sifting: Understanding the Role of Bridal Mysticism in 

Moravian Piety During the Late 1740s,” Journal Of Moravian History no. 3 (September 2007): 61. 
23 Peter Vogt observe que « Zinzendorf décrit parfois la blessure du coté comme étant le point 

et le lien centraux de sa théologie : ‘Le saint coté de Jésus est un point central à partir duquel on peut 
avoir toute affaire spirituelle. Là, nous pouvons trouver pour ainsi dire, le cadrage du cercle de toute 
chose spirituelle, biblique et céleste ; là nous pouvons toujours obtenir un ensemble intégré parce nous  
avons un point ». Peter Vogt, “Honor to the Side: The Adoration of the Side Wound of Jesus in 
Eighteenth-Century Moravian Piety,” Journal of Moravian History no. 7 (Septembre 2009): 96.    



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

30!
!

de la blessure du côté : Jean 19:33-34 ; 20:20, 24-27 ; Za 12:10 ; Ap 1:7 ; Ex 17:6 (cf. 
1 Co 10:4) ; Ca 2:14 ; Es 51:1.  

Zinzendorf reconnaîtra toutefois cette erreur plus tard et réaligna le mouvement à 
la Confession d’Augsbourg de l’Eglise luthérienne. Ceci n’empêcha pas les 
missionnaires moraves de persister dans les démesures de la Période de tamisage. Le 
mal était fait et Zinzendorf n’était plus en mesure de changer chaque station de 
mission. Les leaders de Herrnhute manquèrent lamentablement de discernement 
durant ce moment de pratiques disproportionnées. La « Litanie des blessures de 
l’époux » fut présentée en 1744 à la communauté morave de Bethlehem, 
Pennsylvanie24. L’agenda de la communauté de Bethlehem en Pennsylvanie rapporte 
que l’exécution de cette litanie transporta la congrégation dans « une discussion 
sincère et [une réalisation de] l’importance de la grâce sanglante25, et ils sont pâmés 
d’une émotion « très réconfortante26 et empreinte sanglante ».  

Zinzendorf était loin d’être un masochiste obsédé par la souffrance. Il exultait au 
contraire de l’offense de l’Agneau de Dieu immolé. Il faisait pour ainsi dire offense 
sérieuse au christianisme déiste et flegme du 18e siècle et des civilités pompeuses de 
l’Europe. La méditation sur l’Agneau immolé qu’avait l’habitude de faire Zinzendorf 
projeta le mouvement de la mission morave et servit de carburant à la continuelle 
prière importune. Ils se glorifiaient de la promesse qu’ils conquerraient sous ce sang. 
L’érudit morave A. J. Lewis observe avec justesse que: 

Ce fut avec « l’Agneau et le sang » que la délivrance parvint aux pauvres, que les rejetés eurent un 
refuge et que le réveil évangélique fut allumé. Ce fut bien une théologie du « sang et des 
blessures » qui inclut dans la communion du Christ le nègre, l’eskimo, l’indien, l’hottentot et les 
chrétiens « séparés » d’Europe et d’Amérique27.  

L’Agneau immolé devint le sceau et le mot d’ordre des moraves ainsi que de leur 
mission – « vicit agnus noster, eum sequamur »28. Apocalypse 12:11 fut l’un de leurs 
textes favoris – «  Ils l'ont vaincu à cause du sang de l'agneau et à cause de la parole 
de leur témoignage, et ils n'ont pas aimé leur vie jusqu'à craindre la mort ». Bien 
qu’ils insistent sur le sang de la croix, ils mettaient en pratique la victoire de la croix 
dans leurs vies et dans leur mission. La croix n’était pas un simple symbole, c’était un 
appel à un discipolat radical.   

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
24 Voici un exemple de la litanie : « Puissantes blessures de Jésus, Si moite, si sanglante, 

saignant dans mon cœur pour que je demeure brave et comme les blessures… Blessures pourpres de 
Jésus, Tu es si succulente, tout ce qui t’approche devient les blessures et coule avec le sang. Blessures 
juteuses de Jésus, Quiconque taille sa plume et avec elle te perce juste un peu, les lèche et les goûte ». 
Voir Craig D. Atwood, Community of the Cross: Moravian Piety in Colonial Bethlehem (University 
Park, PA: Pennsylvania State University Press, 2004), 1.  

25 The Bethlehem Diary, Vol. 2, 1744-1745, ed. Vernon Nelson, Otto Dreydoppel Jr., and 
Doris Rohland Yob, trans. Kenneth G. Hamilton and Lothar Madeheim (Bethlehem, PA: Moravian 
Archives, 2001), 168. 

26 The Bethlehem Diary, 2:154. 
27 A.J. Lewis, Zinzendorf: The Ecumenical Pioneer (Bethlehem, PA: The Moravian Church in 

America, 1962), 70. 
28 Traduction: « Notre Agneau a vaincu, suivons-le ». 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

31!
!

2.3. L’activisme 

Les paroles de Zinzendorf embrasait ou apaisait le cœur. Il pensait que le cœur du 
prédicateur devait être rempli de Dieu pour que ce dernier parle de l’abondance de son 
cœur. Weinklick affirme que « c’est ce genre de prédication et de conversation 
religieuse personnelle du comte à toute occasion imaginable, qui donnaient de la 
vitalité à la Fraternité »29. Les moraves avaient développé un sens élevé de la 
communauté charitable. Zinzendorf voyageait infatigablement pour vérifier la 
croissance spirituelle de ceux qui étaient de sa communauté. Il n’était pas seulement 
actif dans la mission ou dans la mobilisation pour la mission, il était aussi actif quand 
il fallait paître les brebis qui le suivaient. Son amour pour les frères et le souci qu’il 
avait de la mission l’amenaient à traverser océans et continents pour rafraichir le cœur 
des missionnaires moraves en peine.          

La préoccupation indomptable de bâtir l’unité de Zinzendorf ainsi que son amour 
particulier pour le Seigneur Jésus avaient donné la réputation des « gens de la 
Pâques »30 aux moraves. Winfred Kirkland dira que « c’était ce bonheur partagé qui 
donnait le ton pour chacun de leur chant exécuté, quel que soit le moment. Jamais 
groupe de chrétiens n’a chanté autant que ces moraves, que ce soit à leur lieu de 
service que dans leurs moments d’adoration »31. L’insistance sur la communion et la 
sainteté était cruciale pour maintenir l’élan du mouvement de la prière et de la 
mission.     

Zinzendorf fut puissamment utilisé par Dieu pour amener à l’existence un 
mouvement de mission pré-moderne. Il avait pour ambition d’envoyer « des sociétés 
de diaspora » dans tout le monde, partout où se trouvaient des chrétiens comme des 
non-chrétiens. Ces groupes de moraves ferraient la promotion d’une adoration unifiée 
et constante de l’Agneau parmi les croyants des différentes groupes chrétiens où 
qu’ils soient dans le monde. L’enthousiasme des croyants moraves semblait 
enflammer une soif répandue pour Dieu, soif qui ne pouvait s’étancher que par une 
rencontre personnelle avec le Dieu vivant. Kirkland disait qu’ils allèrent réveiller les 
chrétiens endormis « et ils avaient fait des plans pour la découverte mutuelle, 
l’enrichissement et le service entre toutes les dénominations »32. Les moraves 
cherchaient aussi à convertir les païens et les esclaves. 

Zinzendorf avait une vision si grande de la croix de Christ que les moraves 
trouvaient une joie incontestable en partageant les souffrances de Christ. Des vingt-
neuf missionnaires qui partirent, vingt périrent la première année. Ils désiraient 
ardemment faire la démonstration de la ressemblance aux souffrances de Christ au 
travers de leurs souffrances, achevant ainsi ce qui manquait aux souffrances de 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
29 Weinlick, Count Zinzendorf, 91. 
30 Voir Winfred Kirkland, The Easter People (New York: Flemming H. Revell Company, 

1923), 1. 
31 Kirkland, The Easter People, 73. 
32 Kirkland, The Easter People, 73. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

32!
!

Christ33. Lewis soutenait que « ce rêve osé d’amener l’évangile chrétien dans tout le 
monde devint l’épopée d’un dévouement désintéressé et d’un courage inflexible qui 
jaillissaient de l’impulsion de la vision œcuménique de Zinzendorf – tous les hommes, 
de tous les pays sont un en Christ le Rédempteur »34. 

Les moraves s’engagèrent d’abord dans la mission par une démonstration 
dramatique d’un abandon téméraire et d’une piété activiste. Un potier et un 
charpentier moraves jetèrent l’ancre le 21 août 1732 sur St Thomas situé à l’ouest des 
Indes pour prêcher aux esclaves. Pour avoir la permission des propriétaires des 
esclaves, ils durent accepter de devenir eux-mêmes esclaves35. Alors qu’ils y étaient, 
ces derniers élevèrent les mains et déclarèrent : « Que l’Agneau immolé reçoive la 
récompense de ses souffrances »36. Cet ainsi que naquit la mission morave. Des 
moraves qui suivaient leur Sauveur à l’abattoir – 160 missionnaires périrent les 
cinquante premières années.  

2.4. Le convertionisme 

Un convertionisme centré de manière dépassionnée sur la croix et mobilisant la 
mission émergeait du crucicentrisme et de l’activisme de Zinzendorf. Ce dernier ne se 
laissait pas impressionner par le nombre de morts tel que mentionné plus haut. Ce qui 
l’inquiétait c’était l’état des trois cents esclaves qui étaient devenus chrétiens durant 
les six années de la mission. John Hinkson explique que « ce qui rendait le comte 
anxieux c’était que la conversion en masse, comme cela fut la tendance en Europe, ne 
fasse pas des chrétiens mais bâtisse simplement la chrétienté »37. Zinzendorf ne 
croyait pas que les païens se convertiraient en masse avant le salut des Juifs, chose qui 
s’alignait avec son eschatologie post-millénariste. Pour lui, ces conversions 
représentaient les prémices d’une moisson eschatologique plus grande38. L’érudit 
morave qu’est David Schattschneider explique que la spiritualité convertioniste 
morave avait à son centre l’idée que c’est, 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
33 Voir Colossiens 1:24. 
34 Lewis, Zinzendorf: The Ecumenical Pioneer, 81.  
35 Le nom du potier était John Leonard Dober (1706-1766), et le nom du charpentier s’était 

David Nitschman (1695-1772). 
36 Voir David Smithers, “Zinzendorf and the Moravians,” Awake and Go, 

http://www.watchword.org/index. php?option=com_content&task=view&id=48&Itemid=48 (accédé le 
1er  octobre 2012). 

37 Jon N. Hinkson, “Missions Among Puritans and Pietists”, The Great Commission, ed. 
Martin I. Klauber and Scott M. Manetsch, (Nashville: B&H Publishing Group, 2003), 40. 

38 David A. Schattschneider donne une explication utile au sujet de la théologie morave 
d’évangélisation : premièrement dit-il, souvent les âmes cherchent d’abord « la vérité toute seule » ; 
deuxièmement, le Saint-Esprit envoie les missionnaires « vers ceux qui avaient besoin d’eux » ; 
troisièmement, les nouveaux convertis sont baptisés sur la base de leur réponse joyeuse aux questions 
simples sur Christ, le péché et la rédemption. Voir David A. Schattschneider, “Pioneers in Mission: 
Zinzendorf and the Moravians,” International Bulletin of Missionary Research 8, no. 2 (Avril 1984): 
65.      



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

33!
!

Le Saint-Esprit qui envoie les missionnaires crée de l’intérêt dans les cœurs. Les moraves 
croyaient que l’Esprit les précédait pour trouver les âmes que Dieu a choisies pour qu’elles soient 
avec l’Epoux de l’Agneau… Le missionnaire va donc pour découvrir le lieu où l’Esprit a œuvré 
d’avance et ne fait qu’expliquer cette œuvre à la personne intéressée… Si le Saint-Esprit ne 
change pas la résistance en une attitude favorable, le missionnaire aurait le droit… de se retirer et 
continuer ailleurs »39.  

Les missionnaires parcouraient le monde à la recherche des convertis recherchant 
sincèrement la vérité. Zinzendorf leur donnait des instructions afin qu’ils ne perdent 
pas du temps à débattre sur la vérité de l’évangile s’il semblait que le voile couvrait 
encore les yeux de leur interlocuteur. S’exprimant sur l’arrivée de William Carey 
(1761-1834) à Serampore et en se rendant compte que les missionnaires moraves avait 
quitté les lieux avant parce qu’il n’y avait aucun fruit, Schattschneider note que, 

S’il n’y avait pas de réponse favorable après quelques années, on [la mission morave] cessait tout 
effort… Ceci fut une conséquence logique du point de vue de Zinzendorf selon lequel le Saint-
Esprit était le seul vrai missionnaire. S’il n’y avait pas de réponse favorable, alors le Saint-Esprit 
n’avait pas encore préparé les gens pour écouter le message des missionnaires humains. Ces 
derniers devraient se sentir libres d’aller ailleurs »40.  

Zinzendorf enseignait que ceux qui avaient été préparés par le Saint-Esprit se 
convertiraient par la simple lecture de l’histoire de la Passion. Il fit la promotion de ce 
qui pourrait être appelé une juxtaposition de l’évangélisation amicale contemporaine 
et de la notion de l’hyper-calvinisme parlant du mandat de la foi. Voici un fait qui 
témoigne du style d’évangélisation amicale de Zinzendorf. Il disait aux missionnaires 
ceci : « ne commencez pas par une lecture publique. Commencez par une 
conversation avec les individus qui en sont dignes, celui que le Sauveur vous aura 
indiqué… Si vous le désirez ensuite, prêchez l’évangile à chaque personne 
publiquement41 ».  L’évangélisme du type hyper calviniste se manifestait ainsi qu’il 
suit : on ne devrait pas offrir l’évangile aux pécheurs à moins que ces derniers 
présentent des évidences de foi assurant qu’ils faisaient partie du groupe des élus. 
Bien que le langage d’évangélisme sélectif semble être une préfiguration du 
fonctionnement de l’hyper calvinisme, il faisait sans aucune gêne la promotion d’un 
appel non discriminatoire de l’évangile. Schattschneider affirme que « Zinzendorf 
voulait que l’on se rappelle et que l’on suive ce qu’il appelait ‘la méthode 
d’enseignement propre au Sauveur’. Cette ‘méthode’ était directe et 
inconditionnelle »42. La doctrine de l’élection renforçait la confiance des moraves 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
39 Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 40-41. 
40 David A. Schattschneider, “William Carey, Modern Missions, and the Moravian Influence,” 

International Bulletin of Missionary Research 22, no. 1 (Janvier 1998): 12. Aussi au sujet de l’influence 
positive des Moraves sur Carey et les missionnaires de Serampore, voir Schattschneider, “William 
Carey, Modern Missions, and the Moravian Influence,” 12. 

41 David A. Schattschneider, “‘Souls of the Lamb’: A Theology for the Christian Mission 
According to Count Nicolaus Ludwig von Zinzendorf and Bishop August Gottlieb Spangenberg” 
(Ph.D. diss., University of Chicago, 1975): 77, cité dans Hinkson, “Missions Among Puritans and 
Pietists”, The Great Commission, ed. Martin I. Klauber and Scott M. Manetsch, (Nashville: B&H 
Publishing Group, 2003), 42. 

42 Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 65. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

34!
!

quant au fait que l’Esprit régénérerait tous les élus païens pour les inclure parmi le 
groupe de l’Épouse de Christ. Ils étaient convaincus de ce que la Bible avait annoncé 
d’avance la venue de l’Épouse eschatologique multiethnique. C’est pourquoi ils 
répandaient l’évangile ayant en tête que l’ensemencement d’une semence non 
discriminatoire devait précéder la moisson.  
Pour eux, l’Époux s’était acquis de manière unique les cultures et langues étrangères 
pour qu’elles fassent partie du groupe de l’Épouse. Par exemple, lorsque Zinzendorf 
rendait ministère auprès des Indiens Iroquois, il leur disait que son approche était 
différente des puritains qui étaient passés avant lui ; au lieu de prêcher de longs 
sermons, il prévenait les Indiens qu’il allait simplement leur rendre des visites 
jusqu’au moment où ils auraient appris mutuellement à valoriser leurs idiosyncrasies 
respectives. Les indiens avaient le droit de demeurer des Indiens et les moraves ne 
cherchaient pas à européaniser les cultures indiennes. Schattschneider ajoute que, 

On encourageait les missionnaires à apprendre les langues des peuples qu’ils servaient. Plusieurs 
le firent et commencèrent rapidement à traduire les Écritures et les cantiques pour l’usage local. 
Quant à ce qui concerne les coutumes et traditions locales ainsi que les autorités coloniales, on 
encourageait les ouvriers à adopter un profil bas. Zinzendorf espérait ainsi que les dénominations 
traditionnelles ne seraient pas simplement transplantées dans les nouvelles zones de christianisme 
dans le monde. Ces structures avaient joué un rôle dans l’histoire de l’Europe où Zinzendorf les 
voyaient comme des expressions des différentes manières qu’avait Dieu de travailler. Pour le 
monde de la mission, il espérait quelque chose de nouveau et il était impliqué dans plusieurs 
expérimentations œcuméniques. Les missionnaires n’étaient autorisés en aucun cas à faire du 
prosélytisme parmi les autres groupes chrétiens. « Cela me fait si mal » écrivait le comte « que de 
voir les païens devenir sectaires une fois de plus, que des gens raffinent leurs églises et leur 
demandent à quelle religion chrétienne ils appartiennent ». L’objectif était plutôt d’avoir une 
église indigène entièrement et complètement aux mains des indigènes. Le comte fit à juste titre cet 
avertissement « ne mesurer pas une âme avec la mesure de Herrnhute » - selon la façon de faire au 
siège43.  

Les missionnaires des autres sociétés de mission se rendirent compte que les moraves 
avaient « la meilleure méthode de christianiser les Indiens44 » parce qu’ils avaient 
confiance en la puissance de l’Esprit-Saint pour faire des convertis parmi ceux qui 
étaient élus pour faire partie de l’Épouse de Christ. Et l’Esprit pouvait transformer les 
particularités des cultures païennes.                                                  

3. Bon fruit de l’influence de Zinzendorf sur la piété morave 

Dieu utilisa puissamment la tendreté de Zinzendorf et la piété morave pour passer des 
avertissements au grand leader méthodiste John Wesley (1703-1791). Wesley avait 
été profondément marqué par la paix inébranlable et la joie invincible des moraves 
alors qu’ensemble avec Wesley ils vivaient une situation critique en mer. Ayant été 
encouragé par l’Esprit de Dieu au travers de l’adoration des moraves, Wesley se lança 
le défi de connaître quelle pouvait être la source de leur joie. Ceci l’amènera à 
rencontrer Zinzendorf. Wesley et son frère Charles Wesley (1707-1788) furent 
impressionnés par l’affection émouvante pour Christ et la relation authentique avec 
!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!

43 Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 66. 
44 Hinkson, “Missions Among Puritans and Pietists”, The Great Commission, 43. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

35!
!

Christ des moraves. Ils vinrent ainsi au salut. Wesley discuta de la sainteté personnelle 
et de la piété avec le leader et théologien morave August Spangenberg (1704-1792) 
qui servait en tant qu’assistant de Zinzendorf. Faisant preuve de la spiritualité 
missionnaire morave, « Spangenberg posa cette question à Wesley : ‘Connaissez-vous 
Jésus-Christ?’ C’était une question étrange à poser à un prêtre de l’Eglise anglicane. 
Wesley répondit avec beaucoup d’hésitation : ‘ Je sais qu’il est le Sauveur du monde’. 
Vrai, reprit Spangenberg qui insista en disant ‘savez-vous qu’il vous a sauvé?’ 45 ». 
Cette conversation pénétrante prépara Wesley à embrasser la croyance des moraves en 
l’assurance du salut qui provoqua le réveil méthodiste.         

Cinquante ans avant le début de la mission moderne par William Carey et de la 
Société des missions baptiste, l’église morave avait été pionnière dans les pays païens 
aussi bien dans ses principes qu’en servant d’exemple. Leur magazine missionnaire en 
anglais, le Periodical Accounts inspira fortement Carey. Lors d’une rencontre avec ses 
frères baptistes, Carey leur lança une copie de l’article sur la table avant de dire : 
« voyez ce que les moraves ont fait ! Ne pouvons-nous pas suivre leur exemple et en 
obéissance à notre Maître céleste aller dans le monde et prêcher l’évangile aux 
païens?46 ». 

3.1. Mauvais fruit de l’influence de Zinzendorf sur la piété morave 

Zinzendorf récolta les fruits qu’il avait semés dans son manque de discernement au 
cours duquel il avait laissé la théologie du « sang et des blessures » devenir excessive. 
Weinlick affirme que le comte devint « plus autoritaire dans son ton, plus noble dans 
ses rêves, et plus fou dans sa conduite » en avançant vers la cinquantaine47. Il y eut 
une distorsion du concept d’expiation pendant toute une saison. Weinlick va plus loin 
en affirmant que « la manifestation visible de ceci était une concentration morbide et 
un jeu de mots concernant le sang et les blessures du Christ crucifié et une 
irresponsabilité de comportement simulée et supposée être la démonstration d’une foi 
innocente48 ». La puissante imagination de Zinzendorf ainsi que ses images excessives 
étaient un mélange dangereux qui attirait un fanatisme insensé. Il rejetait toute 
personne qui s’opposait à ses excès. Il était loin d’être enseignable pendant cette 
période. Ces excès devinrent de plus en plus sensuels avec le temps qui passait. 
Weinlick observe que « l’expression de l’amour pour Christ prit une connotation 
sexuelle poussée ». Il y avait une exaltation excessive du mariage en tant que symbole 
du mariage entre Christ et les âmes des croyants ; cette terminologie de l’exaltation 
sexuelle s’employait librement49 ». Peucker note aussi que, « Lors du festival des 
frères célibataires à Herrnhaag en mai 1748, au moment où les hommes réunis 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
45 Randall, “A Missional Spirituality,” 206. 
46 Greenfield, Power from on High, 19. 
47 Weinlick, Count Zinzendorf, 198. 
48 Weinlick, Count Zinzendorf, 199. 
49 Weinlick, Count Zinzendorf, 200. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

36!
!

chantaient en ligne le « maintenant sois embrassé d’un baiser par toute la chorale des 
frères » chaque homme embrassa son voisin, représentant Christ50 ».  

En dernière analyse on peut dire que bien que les pratiques mystiques des moraves 
étaient supposées être centrées sur la Bible et même sur la croix, cela ne signifiait 
aucunement que les moraves étaient en accord sur ce qu’était la saine doctrine. Sous 
le leadership du compte Zinzendorf, les moraves cherchèrent à établir tout ce qu’ils 
faisaient sur la Bible et certains d’entre eux firent usage des allégories les plus 
remarquables des passages de l’Ancien Testament pour soutenir leur théologie 
graphique du « sang et des blessures ». Ils disaient avoir des expériences mystiques 
dans lesquelles le sang leur apparaissait aux mains, dans lesquelles ils nageaient dans 
le sang de Jésus tels de petits poissons et dans lesquelles ils vivaient des relations 
sensuelles avec leur « amoureux blessé ». Ils croyaient que tout ce qu’ils faisaient était 
soutenu par un verset biblique ce qui signifiait un verset cité, appliqué ou interprété de 
manière inappropriée. Ce n’est qu’après qu’ils se furent réformés et se furent réalignés 
avec la confession de foi d’Augsbourg qu’ils revinrent plus au centre. Malgré tout, les 
moraves continuèrent de dévaluer toute formation théologique rigoureuse à cause de 
dégoût profond qu’avait Zinzendorf de l’instruction religieuse organisée qui lui 
rappelait ce qu’il avait vu dans le système scholastique luthérien. Malgré leur 
réaffirmation de la confession de foi d’Augsbourg, les moraves s’éloignaient 
facilement du biblicisme évangélique parce qu’ils ne recherchaient pas de manière 
active l’éducation théologique et ne voulaient s’en remettre qu’à la suffisance des 
Écritures. Leur mauvaise utilisation des Écritures et leur acception des révélations 
extrabibliques démontraient une compréhension défaillante du travail d’illumination 
des Écritures et de la sanctification que fait le Saint-Esprit. Bien que pour une saison 
ils aient défendu leurs expériences spirituelles en citant des passages, ils ne le firent 
pas suivant le modèle de saines paroles, du témoignage de l’histoire de l’église et de 
l’enseignement de la doctrine établie51.    

4. Implications finales 

Bien que Zinzendorf et les moraves aient affirmé un dévouement inconditionnel pour 
la Bible, ils n’en firent pas un bon usage ni ne l’appliquèrent de manière appropriée. 
Le moraves pouvaient citer des versets hors de tout contexte historique, grammatical, 
littéraire et théologique pour soutenir la validité de leur enthousiasme parce qu’ils 
n’étaient pas attachés avec joie à une orientation confessionnelle ou doctrinale. La 
tendance à citer la Bible hors de tout contexte historique, grammatical, littéraire et 
théologique et ainsi paraître en surface centré sur la Bible devrait servir 
d’avertissement pour les leaders chrétiens. Ceci de peur que ces derniers n’utilisent les 
Écritures pour soutenir leurs propres fantaisies. Si la Bible n’est pas bien exposée, son 
mauvais usage peut entraîner la confusion, le fourvoiement et même des abus. En 
plus, en parlant de la centralité des Écritures, l’évangile doit être bien prêché, de 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
50 Peucker, “The Songs of the Sifting,” 67. 
51 Voir 1 Timothée 4:6-7. 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

37!
!

manière à ce que les gens ne confondent pas le message de l’évangile et ses 
corollaires. Le message de l’évangile est un appel du Roi que les pécheurs défient 
sans vergogne. Il ne s’agit pas d’un bon conseil mais plutôt d’une bonne nouvelle. 
L’évangile ne doit jamais devenir un conseil socialement acceptable pour vivre.        

Les missionnaires d’aujourd’hui peuvent sans aucun doute apprendre de la vision 
qu’avaient les moraves du réveil et de la mission. L’histoire de l’église est là pour 
témoigner de ce que plusieurs fois, un élan pour la mission en commun jaillit d’un 
mouvement extraordinaire et concerté de prières. Le mouvement de la mission 
morave milite fortement en faveur de ce phénomène historique. Les moraves 
montrèrent comment une vie continuelle de prière est vivifiante pour les missionnaires 
sur le champ de mission. Sans aucun doute, les moraves employèrent des pratiques 
extrabibliques dans leurs prières mais leur dévouement à Dieu dans la prière est 
louable. Leur dévouement implacable pour unir la mission et la prière est un modèle à 
suivre. Dans la plupart des cas, les ministères pour la prière tombent dans l’erreur de 
l’inaction tandis que les agences de missions tombent dans l’erreur d’une insistance 
exagérée pour les stratégies et les méthodes au détriment de la prière. Les agences de 
mission ainsi que les églises doivent être au courant des enjeux liés à la tendance 
moderne d’élever le pragmatisme au-dessus de la piété.  

Une autre implication du mouvement missionnaire qui mérite notre attention mais 
que nous ne devons pas suivre entièrement c’est l’insistance sur l’unité chrétienne. 
Les moraves étaient connus pour leur capacité à outrepasser toutes les limites 
dénominationelles pour démontrer l’amour chrétien à un monde qui observe. Cette 
emphase sur l’œcuménisme glissa doucement dans le temps pour devenir la tolérance 
doctrinale et le libéralisme doctrinal parce qu’ils ne s’en tenaient pas à une orientation 
confessionnelle. Il faut toutefois louer leurs intentions premières ici. Sur le champ de 
mission et dans les endroits non christianisés du monde, la bonne charité et le soutien 
pratique entre différents groupes d’évangéliques ne sont pas seulement un témoignage 
pour les non-croyants, ce sont aussi une source d’encouragement et de force pour les 
croyants fatigués et persécutés.  

Le rôle de la souffrance dans la piété morave a une implication que les 
missionnaires et les leaders au niveau mondial doivent considérer aujourd’hui. Pour 
les moraves, la souffrance dans la mission était un moyen de s’identifier à Christ et de 
démontrer la puissance de la résurrection dans un style de vie cruciforme. Nous 
vivions dans une ère de vaccinations, de médecine moderne, de voyage en jet privé, 
d’amour pour la facilité où tout appel à l’abnégation ou à la souffrance est tourné en 
dérision. Bien que le crucicentrisme des moraves ait souvent été mal appliqué, la 
vision qu’ils avaient de l’Agneau sacrifié qui a conquis la mort était très grande. C’est 
cela qui explique que les missionnaires moraves aient souvent choisi les chemins 
difficiles. Une consécration renouvelée à suivre Christ en tant que l’Agneau 
conquérant est un besoin pour le christianisme actuel. 

Le comte Zinzendorf et ses missionnaires moraves brûlaient d’une passion pour 
l’Agneau et sa renommée parmi les païens. Ils avaient innové dans leur façon 
d’organiser les groupes d’étude biblique visant une vie de sainteté pratique. Cette 
méthode reste efficace aujourd’hui. La formation spirituelle morave était charitable et 



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL                                       1.2 (2015) 

38!
!

sincère. Un esprit de joie existait parmi eux et influençait leur passion pour la prière 
pendant environ cent ans. Insister régulièrement sur la confession et la repentance 
devint crucial pour la pureté continuelle de la communauté. Leur dévouement pour 
l’Agneau immolé faisait que les moraves étaient activement engagés à atteindre les 
païens parfois au prix de se faire martyriser. Cette spiritualité missionnaire centrée sur 
la croix maintenait leurs rencontres de prières vivantes alors qu’ils intercédaient en 
hâte pour leurs frères missionnaires. La piété morave fut affectée par la « religion 
idyllique » et envahissante de Zinzendorf52. La conséquence fut que la piété morave 
fut un amalgame de petits groupes d’étude biblique du piétisme et d’activisme 
missionnaire. Les moraves ne s’arrêtèrent jamais de prier pendant environ cent ans. 
Leurs stations de mission étaient si envahissantes que le soleil ne se couchait jamais 
sur elles. Considérons donc ce qu’ont fait les moraves; notre Agneau a conquis, 
suivons-le.                                    
 

!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!!
52 Winfred Kirkland, The Easter People, 33. 


