JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

La piété missionnaire morave et
Pinfluence du comte Zindendorf

Evan Burns

Evan Burns (PhD, The Southern Baptist Theological Seminary) est membre du corps
enseignant du Asia Biblical Theological Seminary. Il vit en Asie du sud-est avec sa
femme et ses jumeaux. Ils sont missionnaires avec le Training Leader International.
Evan occupe aussi le poste de directeur du programme de Master du Global
Leadership au Western Seminary.

RESUME

Le comte Nicalaus Ludwig Zinzendorf (1700-1760) fut un leader piétiste
influent. Il laissa un héritage de piétisme qui alliait pensée, coeur et activisme
missionnaire. Son piétisme fut un élément déclencheur pour I’ceuvre des
missionnaires piétistes tels les Fréres moraves, un mouvement de réveil du 18°
siécle qui commenga en Allemagne. Pour comprendre en profondeur les forces
et faiblesses du piétisme missionnaire morave, il est vital de comprendre le
piétisme qui caractérisait Zinzendorf. Les traits distinctifs des Moraves
trouvent leurs origines dans 1’expression de la spiritualité évangélique
particuliére a Zinzendorf. Pour mieux cerner de tels traits, le survol de
I’arriére-plan historique et du contexte évangélique des Moraves est
incontournable. Les implications de la spiritualité morave sont nombreuses :
certaines sont dignes d’étre émulées, a I’exemple de leur engagement a une
sainteté personnelle et leur endurance face a la souffrance ; certaines devraient
plutét nous servir de legon, a I’exemple de I’abus qu’ils faisaient des Ecritures
et de leur fanatisme non biblique.

e Grand réveil qui eut lieu dans les colonies américaines au milieu du 18°
siecle fut un véritable tremblement de terre ayant un parfum d’activisme. Les
leaders spirituels tels que George Whitefield (1714-1770), John Wesley
(1703-1791) ou Jonathan Edwards (1703-1758) fagonnerent 1’accent théologique et
activiste de ce réveil. Le compte Nicolaus Ludwig von Zinzendorf (1700-1760) fut un
contemporain de ces grands leaders piétistes. Il laissa derriére lui 1’héritage d’un
piétisme qui alliait pensée, cceur et activisme missionnaire. Son piétisme fut
un élément déclencheur pour I’ceuvre des missionnaires piétistes, tels que les Fréres'

' Les missionnaires moraves venaient de la Moravie située dans 1’Allemagne actuelle. La
Moravie fut essentiellement une région de refuge pour les non-catholiques qui étaient persécutés. Le 13
aolut 1727, les réfugiés moraves expérimentérent un puissant réveil duquel émergea un grand
mouvement missionnaire évangélique. Pour une discussion utile et tragant les racines historiques des
moraves chez le réformateur tchéque John Hus (1369-1415), voir Kenneth B. Mulholland,

22



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

moraves, un mouvement de réveil du 18° siécle qui débuta en Allemagne. Pour
comprendre en profondeur les forces et faiblesses du piétisme missionnaire morave, il
est vital de comprendre le piétisme qui caractérisait Zinzendorf. Quels sont les traits
distinctifs de la spiritualit¢é morave et comment trouvent-ils leur origine dans
I’expression particuliere de Zinzendorf de la spiritualité missionnaire évangélique ?
Pour mieux cerner de tels traits, le survol de I’arriére-plan historique et du contexte
évangélique des Moraves est incontournable.

1. Contexte historique de la piété morave de Zinzendorf

L’un des mouvements influents de 1’époque de Zinzendorf fut le piétisme fondé par
Philipp Jakob Spener (1635-1705). L’épicentre du piétisme fut sous August Hermann
Francke (1663-1727) a I'université de Halle en Allemagne. Le piétisme fut un réveil
spirituel qui commenga dans les cercles du luthéranisme allemand vers la fin du 17°
siecle. Il insistait sur I’expérience lors du culte en opposition avec la maitrise des
crédos et autres conformismes visibles. Ce fut en réaction aux attitudes doctrinaires de
la théologie scolastique”. La spiritualit¢ morave marqua remarquablement une autre
étape du piétisme’. Selon Gillian Gollin, ancien professeur de religion au Columbia
College, la piét¢ morave comprenait « un mode de vie piétiste dans lequel on insistait
plus sur la pureté en matiere de morale et de conduite que sur les traits distinctifs
doctrinaux, [avec la] Bible comme le seul standard en matiere de doctrine et de
pratique religieuses »*. Comme le faisait remarquer le regretté théologien morave
John Weinlick, la piété morave avait « une foi foncierement christocentrique qui se

reflétait par une dévotion personnelle et obéissante au Seigneur »°.

« Moravians, Puritans, and the Modern Missionnary Movement, » Bibliotheca Sacra 156 (1% avril
1999):222-23.

% Les trois caractéristiques, telles qu’esquisser dans le Pia Desideria de Spener, qui étaient
communes aux manifestations piétistes sont : Premiérement, un élément mystique qui insistait sur
I’expérience émotionnelle et une expression sincére était présent spécialement dans le contexte de
I’¢tude biblique personnelle. Deuxiémement, la pratique d’une vie sainte et d’une compassion active
surgit de cette insistance sur I’expérience. Troisiémement, & cause de cette compassion active, les
piétistes se préoccupaient des paiens non-évangélisés. Voir Philipp Jacob Spener, Pia Desideria, trans,
and ed. Theodore G. Tappert (Minneapolis: Fortress Press, 1964). Pour une discussion utile sur les six
thémes esquissés dans Pia Desideria, voir Kenneth B. Mulholland, “From Luther to Carey: Pietism and
the Modern Missionary Movement,” Bibliotheca Sacra 156 (January 1, 1999):90-92. Voir aussi
Stephen Neill, A History of Christian Missions, 2nd ed., The Penguin History of the Church
(Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1986), 6:224.

3 La version morave du piétisme comprenait cinq points dans leur propos de mission : « (1)
une prédication claire, simple, croyante et consolatrice de I’évangile; (2) ne négliger aucune
opportunité dans d’autres endroits de témoigner de Jésus comme le seul chemin menant a la vie ; (3)
accorder une grande priorité au souci de promouvoir I’impression des... ceuvres utiles et édifiantes ; (4)
ils réfléchissaient sur comment ils peuvent se rendre utiles a... ceux qui sont d’avis différents. (5) Ils
délibéraient sur la manicre de pourvoir des écoles pour une éducation chrétienne des enfants ». August
Gottlieb Spangenberg, The Life of Count Zinzendorf, trans. Samuel Jackson. (London: Holdsworth,
1838), 445. Ceci est une reproduction de 1’ensemble des principes établis par Zinzendorf lui-méme.

* Gillian Lindt Gollin, Moravians in Two Worlds: A Study of Changing Communities (New
York: Columbia University Press, 1967), 4

3 John R. Weinlick, Count Zinzendorf (Bethlehem, PA: The Moravian Church in America,

23



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

1.1. Le développement social de Zinzendorf

Zinzendorf aimait déja la doctrine luthérienne alors qu’il n’était qu'un jeune gargon.
La participation aux sacrements et la méditation sur le sacrifice de Christ étaient des
sujets passionnants pour lui. Il était impressionné par le piétisme de Philipp Jacob
Spener. Spener avait pri¢ sur lui alors que Zinzendorf était jeune pour que ce dernier
fasse un jour avancer le royaume de Christ. Le comte s’appropriera la devise de
Spener dans sa vie. Cette célebre devise est connue sous la forme « j’ai une passion :
c’est Jésus, et Jésus seul »°. Le jeune comte se rapprocha de Jésus pour une
compagnie fraternelle. Voici ce qu’il écrira « pendant plusieurs années, tel un enfant
J’étais en relation avec lui [Jésus] [et] je conversais avec lui comme un ami pendant
des heures »'. La trajectoire prise par la piété morave a été largement affecté par le
fait que Zinzendorf aimait entretenir une relation avec Christ comme compagnon et
frére ainé.

1.2. Les racines de la spiritualité morave

En plus du développement social dans sa jeunesse, I’expérience que vécut Zinzendorf
a 'université de Halle influenga de maniere significative sa piété. Alors qu’il n’était
qu’un adolescent fréquentant a Halle, Zinzendorf réussit a former un groupe pour
I’adoration et pour travailler en tant que des leaders chrétiens. Il commenga a former
de petits groupes de priére pour garcons sous I’influence de Francke®. Avant que le
comte ne quitte Halle, il soumit a Francke une liste de sept rencontres de priere bien
organisées. Il se fera des amis fideles parmi les membres de ces groupes de priere. Il
fondera avec ces amis une fraternit¢ appelée « Ordre de la graine de moutarde ».
Quand il partira de Halle, Zinzendorf et ses amis proches firent le veeu d’ceuvrer pour
la conversion des paiens. Ce veeu était en fait un résumé en trois parties du Grand
commandement et de la Grande commission : sois vrai avec Christ, sois gentil avec
les gens, apporte 1’évangile aux nations. Ils savaient qu’ils ne pouvaient devenir
missionnaires a cause de leur prestigieux statut de nobles qui exigeait qu’ils prennent
soins de leurs terres, de leurs titres et de leur héritage familial. Ils se sentirent malgré
tout appelés a susciter une armée de missionnaires ayant a cceur la priére’.

2001), 45.
6 John Greenfield, Power from on High (London: Marshall and Morgan, 1927), 24.

7 August Gottlieb Spangenberg, Leben des Herrn Nikolaus Ludwig, in vol.4 of Nikolaus
Ludwig von Zinzendorf, Materialien und Dokumente: Nikolaus Ludwig Graf von Zinzendorf, Leben und
Werk in Quellen und Darstellungen, ed. August Gottlieb Spangenberg et Gerhard Meyer (New York:
G. Olms, 1971), 27, cité dans Craig D. Atwood, Community of the Cross: Moravian Piety in Colonial
Bethlehem (University Park, PA: The Pennsylvania State University Press, 2004), 45.

¥ Voir Gollin, Moravians in Two Worlds: A Study of Changing Communities, 15.

? Aprés avoir quitté Halle, la tante de Zinzendforf lui présenta un médaillon en or. Sur une face
était inscrit vulnera Christi (« les blessures de Christ ») et sur 1’autre face c’étaient les symboles du
martyr et ’inscription nostra medela (« notre guérison »). Cet embléme influenca sa spiritualité alors
qu’il faisait des plans pour une société missionnaire dévouée a la priere. Voir Weinlick, Count
Zinzendorf, 29.

24



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

La plus grande expérience de Zinzendorf eut lieu sans aucun doute en ét¢ 1727.
Avant cet été, il avait mis sur pied une maison communautaire a Herrnhute qui
signifie « la sentinelle du Seigneur ». Herrnhute connut alors une croissance rapide
grace a la présence des réfugiés moraves. Pendant 1’afflux des migrants, les piétistes
allemands, les luthériens, les réformés, les séparatistes, les anabaptistes et autres
enthousiastes religieux furent attirés par la communauté chrétienne grandissante. Une
grande discorde survint a cause de la diversité d’opinions et d’enthousiasmes
religieux. Une étape significative pour I’église morave fut atteinte le 12 mai 1727. Ils
affirmeérent étre en peine a cause des divisions passées et s’engagerent a vivre
ensemble dans un amour mutuel. Cette constitution donna naissance au réveil a
Herrnhute. C’est a partir de ceci que la spiritualit¢ morave se développa. Le summum
de ce réveil eut lieu le mois suivant en aolt, précédé par une extraordinaire pricre
concertée. Le mercredi 13 aofit, la présence manifeste du Saint-Esprit se fit ressentir
de maniere particuliere. Ce réveil en commun donna 1’élan qui caractérisa le
mouvement morave de priere de pres de cent ans durant lesquels les moraves prierent

Sans CESsE.

1.3. La piété influente de Zinzendorf

Pendant les voyages de Zinzendorf en Amérique du nord, il ceuvra pour I'unité des
églises divisées des colonies. Bien qu’incomplétes, ses sermons de Pennsylvanie
furent une bonne illustration de ses convictions théologiques qui découlaient de sa
culture piétiste morave. Les thémes majeurs de ces sermons le montrent bien :
« religion du cceur » et « théologie de la croix ». Cing observations peuvent étre faites
de sa théologie. Premierement, ses sermons de Pennsylvanie ont un fort accent
évangélique, mettant en exergue la justification par la foi, le besoin d’une relation
authentique avec Jésus et la centralité des Ecritures entre autres. Deuxiémement, il ne
préchait pas pour convaincre son auditoire a joindre son mouvement. Il avait plus a
coeur I'unité que I'uniformité. Troisiémement, il défendait avec hargne la doctrine de
la justification par la foi a cause de la tentation protestante de tomber dans les ceuvres
de justification. Il insista sur le fait que le salut vienne entiérement de Christ.
Quatriémement, ses sermons encourageaient les gens a rencontrer le sang et les
blessures de Christ, ce qui fut a son déshonneur un grand abus. Cinquiémement,
Zinzendorf parlait du Saint-Esprit comme étant la « Mére » pour décrire I’expérience
qu’a le chrétien de I’Esprit. Pour lui, « la métaphore de la maternité¢ avait pour
intention d’amener le chrétien du réveil a une relation plus intime avec le Dieu
Trinitaire »'°. Le Te Matrum morave normatif pendant trente ans était en fait une
priere au Saint-Esprit : « O Meére ! Quiconque te connait et le Sauveur te glorifie parce
que tu apportes I’évangile dans le monde entier »''. Ceci est un exemple des
excentricités et des libertés non-bibliques qu’il se permettait de faire dans ses

' Julie Tomberlin Weber, 4 Collection of Sermons from Zinzendorf’s Pennsylvania Journey,
trans. Craig D. Atwood (Bethlehem, PA: The Moravian Church of America, 1999), xviii.

' Jan M. Randall, “A Missional Spirituality: Moravian Brethren and Eighteenth-Century
English Evangelicalism,” Transformation 23, no. 4 (Octobre 2006): 208.

25



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

enseignements. Au bout du compte ses sermons de Pennsylvanie ne s’avérérent pas
étre profonds sur le plan intellectuel ou précis sur le plan exégétique. Ils mettaient en
harmonie des mots démontrant un souci profond pour 1’église.

2. Le contexte évangélique de la piété missionnaire morave

David Bebbington, professeur d’histoire a ’université de Stirling en Ecosse, défend
I’'idée selon laquelle depuis 1734 le monde anglophone a connu 1’ascension non
¢galée de I’évangélisme et influencée par le piétisme continental européen, le grand
réveil en Amérique et le réveil évangélique en Grande-Bretagne au 18° siécle.
Bebbington démontre bien que 1’évangélisme du 18° siécle comprend quatre parties :
le Biblicisme (la centralité des Ecritures), le Crucicentrisme (la centralité de la croix
de Christ), ’Activisme (la centralit¢ d’un service et de la mission actifs) et le
Conversionisme (la centralité de faire des convertis chrétiens)'”. Ce « quadrilatére de
Bebbington »'* offre une description révélatrice de la spiritualité évangélique et
historique. Il est devenu le modele standard utilis€ pour caractériser la spiritualité
évangélique des 18° et 19° siecles'.

La spiritualité missionnaire morave correspond trés bien au modele a quatre brins
présenté ci-dessus mais ayant pour brins dominants le crucicentrisme et I’activisme.
La piété morave a malheureusement la mauvaise réputation d’un crucicentrisme
excentrique. Elle a cependant la bonne réputation d’avoir un activisme reconnu
mondialement.

La spiritualit¢ morave est essentiellement missionnaire et se caractérise par un
activisme sacrificiel pour la conversion des paiens, tirant ses racines de son
enthousiasme pour 1’Agneau immolé tel que révélé en typologie et préfiguration tout
au long des pages des Ecritures. Le comte Zinzendorf influenga spirituellement les
moraves au moyen d’une religion au cceur chaud et qui persévérait dans des journées
entieres de priere. En fin de compte cette religion fit preuve d’un ze¢le missionnaire

'2 D.W. Bebbington, Evangelicalism in Modern Britain: A History from the 1730s to the

1980s (London: Routledge,1995), 20. David Gillett ajoute aussi 1’assurance, la pricre et la sainteté au
filtre a dimensions de Bebbington; voir David Gillett, Trust and Obey.: Explorations in Evangelical
Spirituality, (London: DLT, 1993), 34-39. Philip Sheldrake défend aussi I’idée selon laquelle la
spiritualité évangélique a compris, historiquement parlant, la communion avec Dieu, le christianisme
pratique et la théologie ; voir Philip Sheldrake, Spirituality and History (London: SPCK, 1991), 52, cité
aussi dans Randall, What a Friend We Have in Jesus, (Maryknoll, NY: Orbis Books, 2005), 20. Alister
McGrath propose plus largement quatre caractéristiques de la spiritualité chrétienne : « [premierement],
connaitre Dieu et pas seulement avoir des connaissances sur Dieu ; [deuxiémement] expérimenter Dieu
pleinement ; [troisiémement] une transformation de [’existence basée sur la foi chrétienne; et
[quatriémement] atteindre ’authenticité chrétienne dans la vie et en pensée », Alister E. McGrath,
Christian Spirituality (Malden, MA: Blackwell Publishing, 1999), 4.

" Timothy Larsen, “The Reception Given Evangelicalism in Modern Britain Since its
Publication in 1989,” dans The Advent of Evangelicalism, ed. Michael A. G. Haykin and Kenneth J.
Stewart (Nashville: B&H Academic, 2008), 25.

'* Timothy Larsen soutient que le quadrilatére de Bebbington « regoit & présent le grand
compliment d’étre cité sans que 1’auteur soit mentionné, comme si ce n’était pas I’opinion d’un érudit
mais simplement une vérité connue de tous ». Voir Larsen, « The Reception Given Evangelicalism in
Moderb Britain » 29.

26



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

non égalé. La piété morave est souvent percue comme €étant extrémiste. Bien que
Zinzendorf n’ait probablement pas consciemment voulu encourager des pratiques
extrémes, sa personnalité excentrique attira des adeptes qui exploiteraient les traits
distinctifs de son piétisme au détriment des doctrines et pratiques bibliques saines.

2.1. Le Biblicisme

Bien que le ministére de Zinzendorf ait souvent été spontané, il restait trés pratique et
profond dans la mise en pratique des vérités bibliques. Robert Gallagher, professeur
de mission au Wheaton College, suggere que Zinzendorf croyait que « la théologie
exigeait simplement qu’on la présente de mani¢re a ce que la révélation biblique
conduise a une réelle expérience du Dieu d’amour. La grande question qu’il avait en
téte était celle de savoir « comment la Bible agit dans la vie quotidienne du
chrétien '° ». Bien que la communauté morave grandisse rapidement, il encouragea la
communion en divisant la congrégation en petits groupes appelés « chorales » ou
« groupes » €tablis sur les criteres d’age, de sexe et de statut marital. Les membres se
rencontraient quotidiennement pour discuter et adorer ensemble que ce soit dans une
chambre, sous un arbre ou au lieu de service. IIs se rencontraient de maniére
informelle quand ils sentaient que le Saint-Esprit les y poussait. Ils mettaient une
emphase particuliére sur les enseignements du Sermon sur la montagne. Les moraves
aimaient demeurer avec Christ au travers de la méditation. Cela révélait leur
conviction sur le fait qu’ils étaient adoptés dans la famille du Pére et étaient unis a
leur Freére Jésus. Ian Randall observa que la Bible était la fondation, la racine et la
séve nourriciere de la piété morave qui propulsait leur fuel missionnaire:

Le besoin d’une mise en pratique vivante des enseignements de la Bible continua d’étre une des
marques des Fréres... Les moraves encourageaient tout le monde a se rassembler en petits
groupes ou « bandes » pour étudier et mettre en pratique la Bible... Ce fut cette mise en pratique
pragmatique de la Bible qui rendit les moraves capables de s’engager comme pionniers dans les
entreprises missionnaires'.

Ces groupes avaient été largement influencés par la Collegia pietatis de Spener, ou
par les rencontres dévotionnelles au cours desquelles de petits groupes de croyants se
rencontraient pour instamment étudier et enseigner la Bible. Influencé par les
méthodes du petit groupe d’étude biblique de Spener présentées dans Pia desideria
par Francke a Halle et par les nombreux missionnaires qui prenaient leur congé a
Halle, Zinzendorf, affirme Randall, «avait ét¢ amené a prendre ses propres
engagements envers la mission ». La Bible et la mission était inséparables dans sa
pensée'”. Gallagher explique aussi comment 1’éducation des enfants moraves servit de
fondation pour la mission:

'> Robert L. Gallagher, “Zinzendorf and the Early Moravians: Pioneers in Leadership
Selection and Training,” Missiology 36, no. 2 (April 2008): 238.

'® Randall, “A Missional Spirituality,” 207.
'" Randall, “A Missional Spirituality,” 207.

27



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

Les chorales moraves devinrent des centres de formation pour les candidats a la mission. Tous ces
centres étaient caractérisés par leur extréme simplicité. Avant la fin de I’année 1730, plus de
cinquante moraves avaient été emprisonnés pour leur foi en Christ. Sept ans plus tard, la famille
des Fréeres célibataires avaient fournit cinquante-six recrues pour la mission a 1’étranger. Au cours
des années, les chorales remirent la formation et I’éducation des enfants aux mains de 1’église.
Ces enfants devinrent la propriété des Fréres parce qu’ils croyaient que 1’église était la premiére
responsable de la vie de ses membres. Les chorales préparaient les jeunes pour le champ de
mission du fait que le manque de liens parentaux et familiaux facilitait le voyage pour des
endroits ¢loignés. Ce fut ’'une des raisons majeures expliquant I’expansion de 1’ceuvre de la
mission'®.

Quel que soit I’endroit du monde ou se trouvaient des communautés missionnaires,
les moraves cherchaient premi¢rement a les enraciner dans la méditation de la Bible
ainsi que dans le chant extasié¢ des cantiques et dans la pricre. Pour eux la Bible parlait
d’un Pére missionnaire ayant un Fils missionnaire dont la Mariée était missionnaire.

Deux principaux ministéres s’opéraient dans ces petits groupes : la Veille de nuit et
I’Intercession par heure. La Veille de nuit était une nuit assignée chaque semaine dans
laquelle les membres d’un petit groupe se rencontraient pendant les heures de
sommeil et chantaient les Ecritures a tour de role. Durant I’Intercession par heure on
assignait a un groupe certaines heures de la journée ou de la semaine pendant
lesquelles les membres devaient prier et intercéder pour leur communauté et le salut
des nations. Ces deux activités €taient calquées sur les instructions du Tabernacle de
David'’. James Weingarth, évéque de I’église morave, affirme ceci : « tout comme a
I’époque de 1’Ancienne Alliance ou le feu consacré ne devait pas sortir de 1’autel (Lé
6:13-14) de méme aussi dans une congrégation qui est un temple du Dieu vivant et
dans lequel Il a Son autel et Son feu, I’intercession de Ses saints devrait s’élever

indéfiniment comme de I’encens »2’.

L’objectif principal de ces groupes était
d’encourager une priere persistante pour tous les efforts de la mission dans le monde.
Les intercesseurs se rencontraient chaque semaine dans le cadre d’une conférence. Un
des moments clés de ceci était la lecture des lettres venant de leurs missionnaires allés
dans les pays ¢étrangers. Les gens recevaient alors des directives pour prier
spécifiquement pour les missionnaires. Ceci aida a maintenir la concentration sur
I’intercession en faveur des nations.

Chaque jour, ils participaient a un culte de chants qui commengait normalement
par I’exécution de plusieurs cantiques en entiereté, pour se poursuivre plus tard par le
chant de strophes en isolation mais tournant autour d’un théme central. Zinzendorf
préchait sur un passage court. La nuit suivante, les intercesseurs priaient et chantaient
ledit passage des Ecritures jusqu’au petit matin. Zinzendorf avait pour habitude de
précher sur les themes de la confession et de la repentance qu’il pensait nécessaires

pour se maintenir dans I’humilité et la sainteté.

'® Gallagher, “Zinzendorf and the Early Moravians,” 239.
' Voir 1 Chroniques 25.

%% James Weingarth, You are My Witness: A Story Study Celebrating the 250th Anniversary of
Moravian Missions—1732-1982 (Bethlehem, PA: The Inter-Provincial Women’s Board of the
Moravian Church, 1981), 12.

28



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

2.2. Le crucicentrisme

Les moraves n’avaient pas honte de la croix de Christ. Une fascination malsaine pour
la « théologie des blessures » finit cependant par naitre au milieu d’eux. Dans cette
théologie, les blessures du corps de Christ étaient devenues des objets d’une adoration
maladive et bizarre. Ceci s’expliquait principalement par une indulgence excessive
parmi les leaders moraves. Cette période de maladie spirituelle a été¢ appelée a raison
«la période de tamisage » parce qu’elle avait ¢ét¢ considérée plus tard comme le
moment ou Satan essaya de réduire le niveau de maturité spirituelle des communautés
moraves.

Une section grandissante de la communauté morave comprenait des personnes
souffrant de dilettantisme religieux, des personnes en quéte de sensations fortes et de
plusieurs personnes venues de toute 1I’Europe pour satisfaire leur curiosité du
sensationnel. Christian Renatus (1727-1752), fils ainé de Zinzendorf, était un des
spécialistes qui conduisaient le groupe dans le fanatisme. Il avait perforé¢ un grand
trou dans le mur d’une église luthérienne de Berthelsdorf. Il donna ensuite des
instructions aux membres de la congrégation pour qu’ils y passent et expérimentent
les souffrances du Sauveur comme si ce trou était les blessures du coté de Jésus.
Gallagher ajoute qu’ils parlaient de Christ comme étant le « Frére agnelet », eux étant
les « petits pasteurs blessés » ou « les vers des blessures de son coté » et « les petites
écornures de la croix de bois »*'. Passer au travers du trou latéral de 1’église finit par
signifier qu’on est uni avec Christ. Paul M. Peuker, I’historien morave, précise que:

Le trou latéral qui était une partie du corps de Christ au départ finit par devenir ce qui représentait
Christ- le trou latéral est Christ. Dans plusieurs cantiques on parle de Jésus comme étant « le trou
latéral » divisé en différents petits trous (Holchen, LIS, 36, 37, 38, 39, 40), chers petits trous
(liebstes Seitelein, L17), trous divins (géttliches Seitelein, L12, ou géttliches Seitenholchen, 1.23),
ou trous adorables (charmantes Holchen, L17). Le trou latéral est en méme temps Christ et la
porte d’entrée dans Son corps™.

Le sang de Christ étant devenu une véritable obsession, la blessure du coté de Christ
devint le theme unificateur de cette période sombre. Malheureusement, la spiritualité
morave n’est trop souvent associée qu’a de telles démesures™.

En voulant tout appuyer par les Ecritures, les moraves firent usage d’une
interprétation imaginative typologique pour promouvoir la spiritualité de la blessure
du coté. Ils n’hésiteérent pas a citer les passages suivant comme soutenant la typologie

I Robert L. Gallagher, “The Integration of Mission Theology and Practice: Zinzendorf and the
Early Moravians,” Mission Studies 25, no. 2 (January 2008): 189.

22 P.M. Peucker, “The Songs of the Sifting: Understanding the Role of Bridal Mysticism in
Moravian Piety During the Late 1740s,” Journal Of Moravian History no. 3 (September 2007): 61.

2 Peter Vogt observe que « Zinzendorf décrit parfois la blessure du coté comme étant le point
et le lien centraux de sa théologie : ‘Le saint coté de Jésus est un point central a partir duquel on peut
avoir toute affaire spirituelle. La, nous pouvons trouver pour ainsi dire, le cadrage du cercle de toute
chose spirituelle, biblique et céleste ; 1a nous pouvons toujours obtenir un ensemble intégré parce nous
avons un point ». Peter Vogt, “Honor to the Side: The Adoration of the Side Wound of Jesus in
Eighteenth-Century Moravian Piety,” Journal of Moravian History no. 7 (Septembre 2009): 96.

29



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

de la blessure du c6té : Jean 19:33-34 ; 20:20, 24-27 ; Za 12:10 ; Ap 1:7 ; Ex 17:6 (cf.
1 Co10:4);Ca2:14; Es 51:1.

Zinzendorf reconnaitra toutefois cette erreur plus tard et réaligna le mouvement a
la Confession d’Augsbourg de I’Eglise luthérienne. Ceci n’empécha pas les
missionnaires moraves de persister dans les démesures de la Période de tamisage. Le
mal était fait et Zinzendorf n’était plus en mesure de changer chaque station de
mission. Les leaders de Herrnhute manquerent lamentablement de discernement
durant ce moment de pratiques disproportionnées. La « Litanie des blessures de
I’époux » fut présentée en 1744 a la communauté morave de Bethlehem,
Pennsylvanie®. L’agenda de la communauté de Bethlehem en Pennsylvanie rapporte
que D’exécution de cette litanie transporta la congrégation dans « une discussion
sincére et [une réalisation de] I’importance de la grice sanglante®, et ils sont pAmés
d’une émotion « trés réconfortante®® et empreinte sanglante ».

Zinzendorf était loin d’étre un masochiste obsédé par la souffrance. Il exultait au
contraire de I’offense de I’Agneau de Dieu immolé. Il faisait pour ainsi dire offense
sérieuse au christianisme déiste et flegme du 18° siécle et des civilités pompeuses de
I’Europe. La méditation sur I’Agneau immolé qu’avait I’habitude de faire Zinzendorf
projeta le mouvement de la mission morave et servit de carburant a la continuelle
priere importune. Ils se glorifiaient de la promesse qu’ils conquerraient sous ce sang.
L’érudit morave A. J. Lewis observe avec justesse que:

Ce fut avec « I’Agneau et le sang » que la délivrance parvint aux pauvres, que les rejetés eurent un
refuge et que le réveil évangélique fut allumé. Ce fut bien une théologie du « sang et des
blessures » qui inclut dans la communion du Christ le négre, I’eskimo, I’indien, I’hottentot et les
chrétiens « séparés » d’Europe et d’Amérique?’.

L’Agneau immolé devint le sceau et le mot d’ordre des moraves ainsi que de leur
mission — « vicit agnus noster, eum sequamur »*. Apocalypse 12:11 fut I’un de leurs
textes favoris — « Ils I'ont vaincu a cause du sang de 1'agneau et a cause de la parole
de leur témoignage, et ils n'ont pas aim¢ leur vie jusqu'a craindre la mort ». Bien
qu’ils insistent sur le sang de la croix, ils mettaient en pratique la victoire de la croix
dans leurs vies et dans leur mission. La croix n’était pas un simple symbole, c’était un
appel a un discipolat radical.

2 Voici un exemple de la litanie : « Puissantes blessures de Jésus, Si moite, si sanglante,
saignant dans mon cceur pour que je demeure brave et comme les blessures... Blessures pourpres de
Jésus, Tu es si succulente, tout ce qui t’approche devient les blessures et coule avec le sang. Blessures
juteuses de Jésus, Quiconque taille sa plume et avec elle te perce juste un peu, les léche et les gotte ».
Voir Craig D. Atwood, Community of the Cross: Moravian Piety in Colonial Bethlehem (University
Park, PA: Pennsylvania State University Press, 2004), 1.

2 The Bethlehem Diary, Vol. 2, 1744-1745, ed. Vernon Nelson, Otto Dreydoppel Jr., and
Doris Rohland Yob, trans. Kenneth G. Hamilton and Lothar Madeheim (Bethlehem, PA: Moravian
Archives, 2001), 168.

% The Bethlehem Diary, 2:154.

T A.J. Lewis, Zinzendorf: The Ecumenical Pioneer (Bethlehem, PA: The Moravian Church in
America, 1962), 70.

2 . . .
¥ Traduction: « Notre Agneau a vaincu, suivons-le ».

30



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

2.3. L’activisme

Les paroles de Zinzendorf embrasait ou apaisait le cceur. Il pensait que le coeur du
prédicateur devait étre rempli de Dieu pour que ce dernier parle de I’abondance de son
coeeur. Weinklick affirme que «c’est ce genre de prédication et de conversation
religieuse personnelle du comte a toute occasion imaginable, qui donnaient de la
vitalité a la Fraternité »*. Les moraves avaient développé un sens élevé de la
communauté charitable. Zinzendorf voyageait infatigablement pour vérifier la
croissance spirituelle de ceux qui étaient de sa communauté. Il n’était pas seulement
actif dans la mission ou dans la mobilisation pour la mission, il était aussi actif quand
il fallait paitre les brebis qui le suivaient. Son amour pour les fréres et le souci qu’il
avait de la mission ’amenaient a traverser océans et continents pour rafraichir le cceur
des missionnaires moraves en peine.

La préoccupation indomptable de batir I’unité de Zinzendorf ainsi que son amour
particulier pour le Seigneur Jésus avaient donné la réputation des « gens de la
Paques »° aux moraves. Winfred Kirkland dira que « c’était ce bonheur partagé qui
donnait le ton pour chacun de leur chant exécuté, quel que soit le moment. Jamais
groupe de chrétiens n’a chanté autant que ces moraves, que ce soit a leur lieu de
service que dans leurs moments d’adoration »*'. L’insistance sur la communion et la
sainteté était cruciale pour maintenir I’élan du mouvement de la priere et de la
mission.

Zinzendorf fut puissamment utilis¢ par Dieu pour amener a I’existence un
mouvement de mission pré-moderne. Il avait pour ambition d’envoyer « des sociétés
de diaspora » dans tout le monde, partout ou se trouvaient des chrétiens comme des
non-chrétiens. Ces groupes de moraves ferraient la promotion d’une adoration unifiée
et constante de 1’Agneau parmi les croyants des différentes groupes chrétiens ou
qu’ils soient dans le monde. L’enthousiasme des croyants moraves semblait
enflammer une soif répandue pour Dieu, soif qui ne pouvait s’étancher que par une
rencontre personnelle avec le Dieu vivant. Kirkland disait qu’ils allérent réveiller les
chrétiens endormis « et ils avaient fait des plans pour la découverte mutuelle,
I’enrichissement et le service entre toutes les dénominations »’>. Les moraves
cherchaient aussi a convertir les paiens et les esclaves.

Zinzendorf avait une vision si grande de la croix de Christ que les moraves
trouvaient une joie incontestable en partageant les souffrances de Christ. Des vingt-
neuf missionnaires qui partirent, vingt périrent la premicre année. Ils désiraient
ardemment faire la démonstration de la ressemblance aux souffrances de Christ au
travers de leurs souffrances, achevant ainsi ce qui manquait aux souffrances de

» Weinlick, Count Zinzendorf, 91.

3% Voir Winfred Kirkland, The Easter People (New York: Flemming H. Revell Company,
1923), 1.

3! Kirkland, The Easter People, 73.
32 Kirkland, The Easter People, 73.

31



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

Christ®. Lewis soutenait que « ce réve osé d’amener 1’évangile chrétien dans tout le
monde devint I’épopée d’un dévouement désintéressé et d’un courage inflexible qui
jaillissaient de I’impulsion de la vision cecuménique de Zinzendorf — tous les hommes,
de tous les pays sont un en Christ le Rédempteur »**.

Les moraves s’engagerent d’abord dans la mission par une démonstration
dramatique d’un abandon téméraire et d’une piété activiste. Un potier et un
charpentier moraves jeterent I’ancre le 21 aolit 1732 sur St Thomas situé a 1’ouest des
Indes pour précher aux esclaves. Pour avoir la permission des propriétaires des
esclaves, ils durent accepter de devenir eux-mémes esclaves> . Alors qu’ils y étaient,
ces derniers éleverent les mains et déclarerent : « Que I’Agneau immolé regoive la
récompense de ses souffrances »*°. Cet ainsi que naquit la mission morave. Des
moraves qui suivaient leur Sauveur a I’abattoir — 160 missionnaires périrent les
cinquante premicres années.

2.4. Le convertionisme

Un convertionisme centré de maniere dépassionnée sur la croix et mobilisant la
mission émergeait du crucicentrisme et de 1’activisme de Zinzendorf. Ce dernier ne se
laissait pas impressionner par le nombre de morts tel que mentionné plus haut. Ce qui
I’inquiétait c’était I’état des trois cents esclaves qui étaient devenus chrétiens durant
les six années de la mission. John Hinkson explique que « ce qui rendait le comte
anxieux c’était que la conversion en masse, comme cela fut la tendance en Europe, ne
fasse pas des chrétiens mais bétisse simplement la chrétienté »*’. Zinzendorf ne
croyait pas que les paiens se convertiraient en masse avant le salut des Juifs, chose qui
s’alignait avec son eschatologie post-millénariste. Pour lui, ces conversions
représentaient les prémices d’une moisson eschatologique plus grande®. L’érudit
morave qu’est David Schattschneider explique que la spiritualité convertioniste
morave avait a son centre 1’idée que c’est,

33 Voir Colossiens 1:24.
* Lewis, Zinzendorf- The Ecumenical Pioneer, 81.

3% Le nom du potier était John Leonard Dober (1706-1766), et le nom du charpentier s’était
David Nitschman (1695-1772).

3% Voir David Smithers, “Zinzendorf and the Moravians,” Awake and Go,
http://www.watchword.org/index. php?option=com_content&task=view&id=48&Itemid=48 (accédé le
ler octobre 2012).

37 Jon N. Hinkson, “Missions Among Puritans and Pietists”, The Great Commission, ed.
Martin I. Klauber and Scott M. Manetsch, (Nashville: B&H Publishing Group, 2003), 40.

% David A. Schattschneider donne une explication utile au sujet de la théologie morave
d’évangélisation : premi¢rement dit-il, souvent les &mes cherchent d’abord « la vérité toute seule » ;
deuxiémement, le Saint-Esprit envoie les missionnaires « vers ceux qui avaient besoin d’eux » ;
troisiémement, les nouveaux convertis sont baptisés sur la base de leur réponse joyeuse aux questions
simples sur Christ, le péché et la rédemption. Voir David A. Schattschneider, “Pioneers in Mission:
Zinzendorf and the Moravians,” International Bulletin of Missionary Research 8, no. 2 (Avril 1984):
65.

32



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

Le Saint-Esprit qui envoie les missionnaires crée de l’intérét dans les cceurs. Les moraves
croyaient que I’Esprit les précédait pour trouver les &mes que Dieu a choisies pour qu’elles soient
avec ’Epoux de I’Agneau... Le missionnaire va donc pour découvrir le lieu ou I’Esprit a ceuvré
d’avance et ne fait qu’expliquer cette ceuvre a la personne intéressée... Si le Saint-Esprit ne
change pas la résistance en une attitude favorable, le missionnaire aurait le droit... de se retirer et
continuer ailleurs »*°.

Les missionnaires parcouraient le monde a la recherche des convertis recherchant
sincerement la vérité. Zinzendorf leur donnait des instructions afin qu’ils ne perdent
pas du temps a débattre sur la vérité de 1’évangile s’il semblait que le voile couvrait
encore les yeux de leur interlocuteur. S’exprimant sur 1’arrivée de William Carey
(1761-1834) a Serampore et en se rendant compte que les missionnaires moraves avait
quitté les lieux avant parce qu’il n’y avait aucun fruit, Schattschneider note que,

S’il n’y avait pas de réponse favorable aprés quelques années, on [la mission morave] cessait tout
effort... Ceci fut une conséquence logique du point de vue de Zinzendorf selon lequel le Saint-
Esprit était le seul vrai missionnaire. S’il n’y avait pas de réponse favorable, alors le Saint-Esprit
n’avait pas encore préparé les gens pour écouter le message des missionnaires humains. Ces
derniers devraient se sentir libres d’aller ailleurs »*.

Zinzendorf enseignait que ceux qui avaient ¢été préparés par le Saint-Esprit se
convertiraient par la simple lecture de I’histoire de la Passion. Il fit la promotion de ce
qui pourrait €tre appelé une juxtaposition de 1’évangélisation amicale contemporaine
et de la notion de I’hyper-calvinisme parlant du mandat de la foi. Voici un fait qui
témoigne du style d’évangélisation amicale de Zinzendorf. Il disait aux missionnaires
ceci: «ne commencez pas par une lecture publique. Commencez par une
conversation avec les individus qui en sont dignes, celui que le Sauveur vous aura
indiqué... Si vous le désirez ensuite, préchez [’évangile a chaque personne
publiquement*' ». L’évangélisme du type hyper calviniste se manifestait ainsi qu’il
suit: on ne devrait pas offrir I’évangile aux pécheurs a moins que ces derniers
présentent des évidences de foi assurant qu’ils faisaient partie du groupe des ¢lus.
Bien que le langage d’évangélisme sélectif semble étre une préfiguration du
fonctionnement de 1’hyper calvinisme, il faisait sans aucune géne la promotion d’un
appel non discriminatoire de I’évangile. Schattschneider affirme que « Zinzendorf
voulait que 1’on se rappelle et que ’on suive ce qu’il appelait ‘la méthode
d’enseignement propre au Sauveur’. Cette ‘méthode’ était directe et
inconditionnelle »**. La doctrine de 1’élection renforcait la confiance des moraves

39 Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 40-41.

* David A. Schattschneider, “William Carey, Modern Missions, and the Moravian Influence,”
International Bulletin of Missionary Research 22, no. 1 (Janvier 1998): 12. Aussi au sujet de 1’influence
positive des Moraves sur Carey et les missionnaires de Serampore, voir Schattschneider, “William
Carey, Modern Missions, and the Moravian Influence,” 12.

*! David A. Schattschneider, “‘Souls of the Lamb’: A Theology for the Christian Mission
According to Count Nicolaus Ludwig von Zinzendorf and Bishop August Gottlieb Spangenberg”
(Ph.D. diss., University of Chicago, 1975): 77, cit¢ dans Hinkson, “Missions Among Puritans and
Pietists”, The Great Commission, ed. Martin I. Klauber and Scott M. Manetsch, (Nashville: B&H
Publishing Group, 2003), 42.

42 . . . .
Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 65.

33



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

quant au fait que I’Esprit régénérerait tous les élus paiens pour les inclure parmi le
groupe de I’Epouse de Christ. Ils étaient convaincus de ce que la Bible avait annoncé
d’avance la venue de 1’Epouse eschatologique multiethnique. C’est pourquoi ils
répandaient I’évangile ayant en téte que I’ensemencement d’une semence non
discriminatoire devait précéder la moisson.

Pour eux, I’Epoux s’était acquis de maniére unique les cultures et langues étrangéres
pour qu’elles fassent partie du groupe de I’Epouse. Par exemple, lorsque Zinzendorf
rendait ministére aupres des Indiens Iroquois, il leur disait que son approche était
différente des puritains qui €taient passés avant lui; au lieu de précher de longs
sermons, il prévenait les Indiens qu’il allait simplement leur rendre des visites
jusqu’au moment ou ils auraient appris mutuellement a valoriser leurs idiosyncrasies
respectives. Les indiens avaient le droit de demeurer des Indiens et les moraves ne
cherchaient pas a europé€aniser les cultures indiennes. Schattschneider ajoute que,

On encourageait les missionnaires a apprendre les langues des peuples qu’ils servaient. Plusieurs
le firent et commencérent rapidement a traduire les Ecritures et les cantiques pour 1’usage local.
Quant a ce qui concerne les coutumes et traditions locales ainsi que les autorités coloniales, on
encourageait les ouvriers a adopter un profil bas. Zinzendorf espérait ainsi que les dénominations
traditionnelles ne seraient pas simplement transplantées dans les nouvelles zones de christianisme
dans le monde. Ces structures avaient joué un réle dans I’histoire de 1’Europe ou Zinzendorf les
voyaient comme des expressions des différentes maniéres qu’avait Dieu de travailler. Pour le
monde de la mission, il espérait quelque chose de nouveau et il était impliqué dans plusieurs
expérimentations cecuméniques. Les missionnaires n’étaient autorisés en aucun cas a faire du
prosélytisme parmi les autres groupes chrétiens. « Cela me fait si mal » écrivait le comte « que de
voir les paiens devenir sectaires une fois de plus, que des gens raffinent leurs églises et leur
demandent a quelle religion chrétienne ils appartiennent ». L’objectif était plutot d’avoir une
église indigéne entiérement et complétement aux mains des indigénes. Le comte fit a juste titre cet
avertissement « ne mesurer pas une ame avec la mesure de Herrnhute » - selon la fagon de faire au
siege®.
Les missionnaires des autres sociétés de mission se rendirent compte que les moraves
avaient « la meilleure méthode de christianiser les Indiens* » parce qu’ils avaient
confiance en la puissance de I’Esprit-Saint pour faire des convertis parmi ceux qui
étaient élus pour faire partie de I’Epouse de Christ. Et I’Esprit pouvait transformer les

particularités des cultures paiennes.

3. Bon fruit de ’influence de Zinzendorf sur la piété morave

Dieu utilisa puissamment la tendreté de Zinzendorf et la piété morave pour passer des
avertissements au grand leader méthodiste John Wesley (1703-1791). Wesley avait
été profondément marqué par la paix inébranlable et la joie invincible des moraves
alors qu’ensemble avec Wesley ils vivaient une situation critique en mer. Ayant été
encouragé par I’Esprit de Dieu au travers de I’adoration des moraves, Wesley se lanca
le défi de connaitre quelle pouvait étre la source de leur joie. Ceci I’aménera a
rencontrer Zinzendorf. Wesley et son frére Charles Wesley (1707-1788) furent
impressionnés par I’affection émouvante pour Christ et la relation authentique avec

43 Schattschneider, “Pioneers in Mission,” 66.

4 Hinkson, “Missions Among Puritans and Pietists”, The Great Commission, 43.

34



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

Christ des moraves. Ils vinrent ainsi au salut. Wesley discuta de la sainteté personnelle
et de la piété avec le leader et théologien morave August Spangenberg (1704-1792)
qui servait en tant qu’assistant de Zinzendorf. Faisant preuve de la spiritualité
missionnaire morave, « Spangenberg posa cette question a Wesley : ‘Connaissez-vous
Jésus-Christ?’ C’était une question étrange a poser a un prétre de I’Eglise anglicane.
Wesley répondit avec beaucoup d’hésitation : ¢ Je sais qu’il est le Sauveur du monde’.
Vrai, reprit Spangenberg qui insista en disant ‘savez-vous qu’il vous a sauvé?” ** ».
Cette conversation pénétrante prépara Wesley a embrasser la croyance des moraves en
I’assurance du salut qui provoqua le réveil méthodiste.

Cinquante ans avant le début de la mission moderne par William Carey et de la
Société des missions baptiste, 1’église morave avait été pionniére dans les pays paiens
aussi bien dans ses principes qu’en servant d’exemple. Leur magazine missionnaire en
anglais, le Periodical Accounts inspira fortement Carey. Lors d’une rencontre avec ses
freres baptistes, Carey leur lanca une copie de I’article sur la table avant de dire :
« voyez ce que les moraves ont fait ! Ne pouvons-nous pas suivre leur exemple et en
obéissance a notre Maitre céleste aller dans le monde et précher 1’évangile aux
paiens?* ».

3.1. Mauvais fruit de ’influence de Zinzendorf sur la piété morave

Zinzendorf récolta les fruits qu’il avait semés dans son manque de discernement au
cours duquel il avait laissé la théologie du « sang et des blessures » devenir excessive.
Weinlick affirme que le comte devint « plus autoritaire dans son ton, plus noble dans
ses réves, et plus fou dans sa conduite » en avancant vers la cinquantaine®’. Il y eut
une distorsion du concept d’expiation pendant toute une saison. Weinlick va plus loin
en affirmant que « la manifestation visible de ceci était une concentration morbide et
un jeu de mots concernant le sang et les blessures du Christ crucifié et une
irresponsabilité de comportement simulée et supposée étre la démonstration d’une foi
innocente® ». La puissante imagination de Zinzendorf ainsi que ses images excessives
¢taient un mélange dangereux qui attirait un fanatisme insensé. Il rejetait toute
personne qui s’opposait a ses exces. Il était loin d’étre enseignable pendant cette
période. Ces exces devinrent de plus en plus sensuels avec le temps qui passait.
Weinlick observe que « I’expression de 1’amour pour Christ prit une connotation
sexuelle poussée ». Il y avait une exaltation excessive du mariage en tant que symbole
du mariage entre Christ et les dames des croyants ; cette terminologie de 1’exaltation
sexuelle s’employait librement® ». Peucker note aussi que, « Lors du festival des
fréres célibataires a Herrnhaag en mai 1748, au moment ou les hommes réunis

# Randall, “A Missional Spirituality,” 206.
% Greenfield, Power from on High, 19.

*" Weinlick, Count Zinzendorf, 198.

* Weinlick, Count Zinzendorf, 199.

¥ Weinlick, Count Zinzendorf, 200.

35



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

chantaient en ligne le « maintenant sois embrassé d’un baiser par toute la chorale des
fréres » chaque homme embrassa son voisin, représentant Christ™” ».

En derniére analyse on peut dire que bien que les pratiques mystiques des moraves
¢taient supposées étre centrées sur la Bible et méme sur la croix, cela ne signifiait
aucunement que les moraves étaient en accord sur ce qu’était la saine doctrine. Sous
le leadership du compte Zinzendorf, les moraves chercherent a établir tout ce qu’ils
faisaient sur la Bible et certains d’entre eux firent usage des allégories les plus
remarquables des passages de I’Ancien Testament pour soutenir leur théologie
graphique du « sang et des blessures ». Ils disaient avoir des expériences mystiques
dans lesquelles le sang leur apparaissait aux mains, dans lesquelles ils nageaient dans
le sang de Jésus tels de petits poissons et dans lesquelles ils vivaient des relations
sensuelles avec leur « amoureux blessé ». Ils croyaient que tout ce qu’ils faisaient était
soutenu par un verset biblique ce qui signifiait un verset cité, appliqué ou interprété de
manicre inappropri¢e. Ce n’est qu’apres qu’ils se furent réformés et se furent réalignés
avec la confession de foi d’ Augsbourg qu’ils revinrent plus au centre. Malgré tout, les
moraves continuerent de dévaluer toute formation théologique rigoureuse a cause de
dégolit profond qu’avait Zinzendorf de D’instruction religieuse organisée qui lui
rappelait ce qu’il avait vu dans le systeme scholastique luthérien. Malgré leur
réaffirmation de la confession de foi d’Augsbourg, les moraves s’¢loignaient
facilement du biblicisme évangélique parce qu’ils ne recherchaient pas de maniére
active 1’éducation théologique et ne voulaient s’en remettre qu’a la suffisance des
Ecritures. Leur mauvaise utilisation des Ecritures et leur acception des révélations
extrabibliques démontraient une compréhension défaillante du travail d’illumination
des Ecritures et de la sanctification que fait le Saint-Esprit. Bien que pour une saison
ils aient défendu leurs expériences spirituelles en citant des passages, ils ne le firent
pas suivant le mode¢le de saines paroles, du témoignage de I’histoire de 1’église et de
I’enseignement de la doctrine établie’'.

4. Implications finales

Bien que Zinzendorf et les moraves aient affirmé un dévouement inconditionnel pour
la Bible, ils n’en firent pas un bon usage ni ne I’appliquérent de maniére appropriée.
Le moraves pouvaient citer des versets hors de tout contexte historique, grammatical,
littéraire et théologique pour soutenir la validit¢ de leur enthousiasme parce qu’ils
n’étaient pas attachés avec joie a une orientation confessionnelle ou doctrinale. La
tendance a citer la Bible hors de tout contexte historique, grammatical, littéraire et
théologique et ainsi paraitre en surface centré sur la Bible devrait servir
d’avertissement pour les leaders chrétiens. Ceci de peur que ces derniers n’utilisent les
Ecritures pour soutenir leurs propres fantaisies. Si la Bible n’est pas bien exposée, son
mauvais usage peut entrainer la confusion, le fourvoiement et méme des abus. En
plus, en parlant de la centralité des Ecritures, I’évangile doit étre bien préché, de

%0 peucker, “The Songs of the Sifting,” 67.
*! Voir 1 Timothée 4:6-7.

36



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

manicre & ce que les gens ne confondent pas le message de I’évangile et ses
corollaires. Le message de 1’évangile est un appel du Roi que les pécheurs défient
sans vergogne. Il ne s’agit pas d’un bon conseil mais plutdét d’'une bonne nouvelle.
L’évangile ne doit jamais devenir un conseil socialement acceptable pour vivre.

Les missionnaires d’aujourd’hui peuvent sans aucun doute apprendre de la vision
qu’avaient les moraves du réveil et de la mission. L’histoire de 1’église est 1a pour
témoigner de ce que plusieurs fois, un €élan pour la mission en commun jaillit d’un
mouvement extraordinaire et concerté de prieres. Le mouvement de la mission
morave milite fortement en faveur de ce phénoméne historique. Les moraves
montrerent comment une vie continuelle de priere est vivifiante pour les missionnaires
sur le champ de mission. Sans aucun doute, les moraves employerent des pratiques
extrabibliques dans leurs pricres mais leur dévouement a Dieu dans la priere est
louable. Leur dévouement implacable pour unir la mission et la priére est un modele a
suivre. Dans la plupart des cas, les ministeéres pour la priere tombent dans I’erreur de
I’inaction tandis que les agences de missions tombent dans 1’erreur d’une insistance
exageérée pour les stratégies et les méthodes au détriment de la priere. Les agences de
mission ainsi que les églises doivent étre au courant des enjeux liés a la tendance
moderne d’¢élever le pragmatisme au-dessus de la piété.

Une autre implication du mouvement missionnaire qui mérite notre attention mais
que nous ne devons pas suivre entierement c’est 1’insistance sur I’unité chrétienne.
Les moraves étaient connus pour leur capacité a outrepasser toutes les limites
dénominationelles pour démontrer I’amour chrétien a un monde qui observe. Cette
emphase sur I’ceccuménisme glissa doucement dans le temps pour devenir la tolérance
doctrinale et le libéralisme doctrinal parce qu’ils ne s’en tenaient pas a une orientation
confessionnelle. Il faut toutefois louer leurs intentions premicres ici. Sur le champ de
mission et dans les endroits non christianisés du monde, la bonne charité et le soutien
pratique entre différents groupes d’évangéliques ne sont pas seulement un témoignage
pour les non-croyants, ce sont aussi une source d’encouragement et de force pour les
croyants fatigués et persécutés.

Le role de la souffrance dans la piét¢ morave a une implication que les
missionnaires et les leaders au niveau mondial doivent considérer aujourd’hui. Pour
les moraves, la souffrance dans la mission était un moyen de s’identifier a Christ et de
démontrer la puissance de la résurrection dans un style de vie cruciforme. Nous
vivions dans une ére de vaccinations, de médecine moderne, de voyage en jet prive,
d’amour pour la facilité ou tout appel a 1’abnégation ou a la souffrance est tourné en
dérision. Bien que le crucicentrisme des moraves ait souvent €t¢ mal appliqué, la
vision qu’ils avaient de I’ Agneau sacrifi¢ qui a conquis la mort était trés grande. C’est
cela qui explique que les missionnaires moraves aient souvent choisi les chemins
difficiles. Une consécration renouvelée a suivre Christ en tant que 1’Agneau
conquérant est un besoin pour le christianisme actuel.

Le comte Zinzendorf et ses missionnaires moraves brilaient d’une passion pour
I’Agneau et sa renommée parmi les paiens. Ils avaient innové dans leur facon
d’organiser les groupes d’étude biblique visant une vie de sainteté pratique. Cette
méthode reste efficace aujourd’hui. La formation spirituelle morave était charitable et

37



JOURNAL du CHRISTIANISME MONDIAL 1.2 (2015)

sinceére. Un esprit de joie existait parmi eux et influencgait leur passion pour la priere
pendant environ cent ans. Insister régulierement sur la confession et la repentance
devint crucial pour la pureté continuelle de la communauté. Leur dévouement pour
I’Agneau immol¢ faisait que les moraves étaient activement engagés a atteindre les
paiens parfois au prix de se faire martyriser. Cette spiritualité missionnaire centrée sur
la croix maintenait leurs rencontres de prieres vivantes alors qu’ils intercédaient en
hate pour leurs fréres missionnaires. La piété morave fut affectée par la « religion
idyllique » et envahissante de Zinzendorf™. La conséquence fut que la piété morave
fut un amalgame de petits groupes d’étude biblique du piétisme et d’activisme
missionnaire. Les moraves ne s’arrétérent jamais de prier pendant environ cent ans.
Leurs stations de mission étaient si envahissantes que le soleil ne se couchait jamais
sur elles. Considérons donc ce qu’ont fait les moraves; notre Agneau a conquis,
suivons-le.

52 Winfred Kirkland, The Easter People, 33.

38



